
opusdei.org

Come Raskol'nikov a
San Pietroburgo

Giuseppe Ghini,
soprannumerario dell'Opus Dei,
professore ordinario di
Slavistica all'Università degli
studi di Urbino, padre di tre
figli, racconta come riuscì a
dare un senso alla propria vita.

19/03/2007

Al secondo anno d'università – era il
1977 – fui colto da una profonda
crisi. La causa più evidente era
dovuta alla scelta della facoltà, una
scelta decisamente sbagliata,



estranea ai miei talenti e alla mia
vocazione. Ma con il passaggio da
Chimica a Lingue, alla fine del
secondo anno, la mia situazione
psicologica migliorò solo
parzialmente: la crisi non passava.

Si trattava, infatti, di una crisi più
profonda, una crisi “esistenziale”.
Studiavo, leggevo a più non posso,
ma tutto mi sembrava minato
profondamente dal tarlo
dell'inutilità. “Tutto è inutile – mi
dicevo. La gente si occupa di cose da
fare, riempie il tempo con affari di
poco conto e perde di vista la cosa
più necessaria: il senso della propria
vita”. Tutto mi sembrava inautentico,
apparenza vuota per colmare una
mancanza di senso e l'affaccendarsi
delle persone simile al brulicare
insensato delle formiche intorno al
formicaio...

Il passaggio a studi umanistici rese
anzi più radicale l'esigenza di un



significato: invece di lasciare questa
ricerca ai margini dello studio, dopo
le ore di laboratorio, l'avevo messa
proprio al centro della mia vita,
scegliendo lo studio della letteratura
più esigente, più radicale, la
letteratura delle “questioni
maledette”, la letteratura russa
dell'Ottocento e, soprattutto,
Dostoevskij. La crisi esistenziale,
pertanto, era diventata come
l'oggetto della mia vita universitaria:
giravo sotto i portici di Bologna, con
la tristezza che doveva essere stata di
Raskol'nikov a San Pietroburgo, con
la sua stessa richiesta di un senso
pieno, autentico, definitivo. Un senso
che a nessun costo ero disposto a
mettere da parte per piegarmi a una
vita fatta di cose, di cose false, tutta
apparenza.

Cambiando facoltà, conobbi anche
una ragazza, anzi la “riconobbi”. La
conoscevo da sempre, ma non avevo
mai pensato che potesse essere la



ragazza per me. “Tante donne sono
belle – scriveva H. Böll in quegli anni
-, anche più belle. Ma una sola ti gira
il cuore”. E così era: quella ragazza
mi “girò il cuore”. Quella ragazza,
mia moglie, la riconobbi subito come
una persona inviata dal cielo, dal
Signore in persona per aiutarmi; non
era questa la conclusione di un
ragionamento, quanto piuttosto la
precisa sensazione che il Signore non
si era dimenticato di me e che il mio
rivolgermi a Lui, ogni sera, cercando
di prendere sonno, era stato accolto,
esaudito.

Restava il problema del significato
della mia vita, che mi faceva vivere
“con i nervi scoperti”, sensibilissimi a
tutto ciò che lasciava filtrare
l'interiorità delle persone, la
profondità dei miei fratelli su questa
terra. Dato che venivo da una
formazione cattolica, anche se non
avevo una vita di preghiera, decisi di
provare in quella direzione: mi



iscrissi alla Facoltà di Teologia dei
Domenicani, al corso serale. La
mattina studiavo la letteratura russa,
la sera studiavo teologia. Ma restava
la netta impressione che le cose che
facevo e studiavo invece di
avvicinarmi al senso della vita, mi
allontanassero dalla mia ricerca,
dall'unica cosa necessaria. La crisi
esistenziale non trovava risposta
nello studio.

Una settimana prima della laurea mi
invitarono a un ritiro. Per una
circostanza casuale, anzi
provvidenziale, ero entrato in
contatto con un avvocato dell'Opera,
che mi aveva invitato subito a un
ritiro. Sulla panca della chiesa
semibuia, dopo aver recitato uno dei
primi rosari della mia vita, ascoltai le
parole di un sacerdote, parole
semplici, ma che sembravano rivolte
proprio a me. Dandomi del “tu”, il
sacerdote ripeteva le parole del
fondatore dell’Opera, Josemaría



Escrivá: “Tu che lavori nel mondo
non devi condurre una specie di
doppia vita: da una parte la vita
interiore, la vita di relazione con Dio;
dall'altra, come una cosa diversa e
separata, la vita familiare,
professionale e sociale. Al contrario,
c'è una sola vita, fatta di carne e di
spirito, ed è questa che deve essere
santa e piena di Dio. La tua
vocazione umana è parte della tua
vocazione divina. Sei chiamato a
santificare precisamente il tuo lavoro
e il tuo ambiente, e cioè la
professione o il mestiere che riempie
i tuoi giorni, che è il tuo modo di
essere presente nel mondo”.

Nella chiesa semibuia di s. Caterina,
piansi. Il Signore si era ricordato di
me una seconda volta: la mia vita
non sarebbe stata piena di cose senza
significato, non dovevo abbandonare
la ricerca dell'unica cosa necessaria
per piegarmi a una vita apparente e
inautentica. Ogni cosa della mia



giornata, anche quella
apparentemente più insignificante,
acquistava un senso umano e divino,
un senso infinito. La vita cominciava.

Le luci di quella sera non hanno più
cessato di illuminare la mia vita e
quella della mia famiglia, i miei studi
e i rapporti con i miei amici; quelle
luci, anzi, hanno preso la forma di
una vocazione a cui san Josemaría, di
tanto in tanto, aggiunge un
inconfondibile "zuccherino".

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/come-
raskolnikov-a-san-pietroburgo/

(16/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/come-raskolnikov-a-san-pietroburgo/
https://opusdei.org/it-ch/article/come-raskolnikov-a-san-pietroburgo/
https://opusdei.org/it-ch/article/come-raskolnikov-a-san-pietroburgo/

	Come Raskol'nikov a San Pietroburgo

