
opusdei.org

Come in un film |
«Abbracciando la
nostra condizione di
figli»

Gesù spiega la forza dell’amore
divino utilizzando un esempio
che inizia in modo
sorprendente: due figli che
disprezzano il loro padre. Uno,
abbandonandolo e rompendo
ogni vincolo familiare; l’altro,
vivendo con lui, ma con il cuore
rivolto alla ricompensa. Solo
quando inizieranno a riscoprire
la loro più intima verità,
saranno disposti ad accogliere
la felicità che vi trovano.



08/05/2023

Farisei e scribi mormoravano tra di
loro. Hanno cominciato a farlo
quando Gesù aveva accolto un
pubblicano che desiderava parlare
con lui. La prima volta che lo videro
agire così, magari avranno pensato
che, non essendo Gesù del luogo,
poteva non sapere chi stava
incontrando; ma quando, dopo
averglielo fatto notare, andò in casa
di un altro pubblico peccatore,
possiamo ben pensare che non
ebbero più alcun dubbio: «Costui non
può essere un profeta, qualunque
cosa la gente dica di lui». Per questo
lo criticavano di nascosto: non
capivano perché sprecasse tempo
con tali persone. Per tutta risposta,
Gesù raccontò loro tre parabole
affinché capissero cos’è veramente
l’amore di Dio.



Raccontò, per prima, quella del
pastore che lascia il gregge per
cercare la pecora perduta (cfr. Lc 15,
4-7). Continuò, poi, con quella della
donna che rivolta e spazza tutta la
casa fino a quando non ritrova la
dracma perduta (cfr. Lc 15, 8-10). E,
infine, si sofferma su un racconto più
lungo e dettagliato: la storia di un
padre rifiutato dai propri figli (cfr. Lc
15, 11-32).

Una vita che non è vita

«Un uomo aveva due figli. Il più
giovane dei due disse al padre:
«Padre, dammi la parte di
patrimonio che mi spetta». Ed egli
divise tra loro le sue sostanze» (Lc 15,
11-12). Il figlio minore reclama come
suo diritto qualcosa che ancora non
gli appartiene. Non vuole aspettare
di avere quello che in futuro sarà
suo, ed esige subito la propria
eredità. Senza opporre alcuna
obiezione, il padre «divise tra loro le



sue sostanze» (Lc 15, 12), il frutto di
tutto il suo lavoro. E magari lo avrà
fatto perché proprio i figli sono stati
il motivo delle sue fatiche, la ragione
per la quale ha creato un’attività
abbastanza grande da avere servi e
campi in abbondanza.

«Pochi giorni dopo, il figlio più
giovane, raccolte tutte le sue cose,
partì per un paese lontano» (Lc 15,
13). «Lontano probabilmente
geograficamente, perché vuole un
cambiamento, ma anche
interiormente perché vuole una vita
totalmente diversa. Adesso la sua
idea è: libertà, fare quanto voglio
fare, non conoscere queste norme di
un Dio che è lontano, non essere
chiuso nel carcere di questa
disciplina della casa, fare quanto è
bello, quanto mi piace, avere la vita
con tutta la sua bellezza e la sua
pienezza»[1].



Lontano dalla sua famiglia, per un
certo tempo si sarà sentito “felice”
mentre sperperava «il suo
patrimonio vivendo in modo
dissoluto» (Lc 15, 13). Finalmente
aveva quello che aveva desiderato da
tanto tempo. Ma, dopo, cominciò a
sperimentare una sensazione di
solitudine e di noia simile a quella
che lo aveva portato a lasciare la
casa del padre, ma, questa volta,
molto più forte. «Sempre più vivo si
fa il sentimento che questo non è
ancora la vita, anzi, andando avanti
con tutte queste cose, la vita si
allontana sempre di più. Tutto
diventa vuoto: anche ora si
ripropone la schiavitù del fare le
stesse cose»[2].

Quel figlio aveva basato tutta la sua
felicità sulla sabbia del denaro e dei
piaceri. Per questo, quando il suo
patrimonio sparì e in quella regione
arrivò una grande carestia,
«cominciò a trovarsi nel bisogno» (Lc



15, 14). Il passaggio dall’euforia
all’amarezza fu rapidissimo. Giunse
a una tale disperazione da ridursi a
pascolare i porci e «avrebbe voluto
saziarsi con le carrube di cui si
nutrivano» (Lc 15, 16). Fu allora che
si rese conto che il livello di vita nel
quale si era ridotto era più basso di
quello degli animali. «Allora ritornò
in sé e disse: "Quanti salariati di mio
padre hanno pane in abbondanza e
io qui muoio di fame!"» (Lc 15, 17).
Come si vede, il figlio minore è spinto
dallo stomaco. Non si sofferma a
riflettere sull’offesa che ha arrecato a
suo padre nel pretendere l’eredità
prima della sua morte. E neppure
considera le conseguenze che il suo
peccato ha avuto per gli altri: il
dolore causato alla famiglia,
l’indignazione suscitata in tanti
conoscenti, il cattivo esempio che ha
dato e lo scandalo che ha provocato…
O anche per sé stesso: come si sia
ridotto nella condizione nella quale
si trova, quali sono stati i suoi



errori… Semplicemente si ricorda del
pane che mangiava in casa.

E probabilmente gli tornavano alla
memoria tanti ricordi della sua
famiglia: momenti dell’infanzia,
l’affetto del padre, il conversare con
suo fratello, la soddisfazione per il
dovere compiuto in un giorno di
lavoro… Per questo, prende una
decisione: «Mi alzerò, andrò da mio
padre e gli dirò: Padre, ho peccato
verso il Cielo e davanti a te; non sono
più degno di essere chiamato tuo
figlio. Trattami come uno dei tuoi
salariati» (Lc 15, 18-19).

L’ansia del padre

Suo padre non aveva smesso di
essere quello che era. Certo, da
quando suo figlio minore aveva
abbandonato la famiglia, appariva
triste e addolorato; chissà cosa
passava per la sua testa e per il suo
cuore. È molto probabile che
frequentemente si domandasse: «Che



ne sarà di lui? Dove sarà? Starà
bene?». Non pensa tanto all’offesa
che gli aveva fatto e che non avesse
rispettato uno dei comandamenti
della Legge: «Onorerai tuo padre e
tua madre». Gli causava dolore
pensare al danno che suo figlio aveva
causato a sé stesso e che stava
soffrendo, le conseguenze che le
azioni del ragazzo avranno causato
nella sua stessa vita. Perché proprio
questo, alla fine, era il vero dramma:
il male che stava facendo a sé stesso.

Ogni giorno usciva sul terrazzo nella
speranza di vedere il figlio sulla
strada del ritorno. Così passavano i
mesi sino a quando, finalmente, vide
lontano una persona che si
avvicinava alla sua casa. Per quanto
la distanza potesse rendere
impossibile riconoscere chi fosse, per
il padre era chiaro: era lui. «Gli corse
incontro, gli si gettò al collo e lo
baciò» (Lc 15, 20).



Nel più intimo del cuore il padre
stava anelando quel momento. Per
questo è incapace di contenersi.
Quando il figlio comincia il discorso
che aveva preparato per ottenere il
perdono – «Padre, ho peccato contro
il cielo e contro di te» – sembra
neanche ascoltarlo. Non gli
interessano le parole di calcolo.
L’unica cosa che desidera è
festeggiare quel momento nel miglior
modo possibile: «Presto, portate qui
il vestito più bello e fateglielo
indossare, mettetegli l'anello al dito e
i sandali ai piedi. Prendete il vitello
grasso, ammazzatelo, mangiamo e
facciamo festa» (Lc 15, 22-23). Non
vuole che il figlio viva nel
rimprovero ricordando i peccati del
suo passato. E così gli riserva
un’accoglienza calda e comoda. «Il
padre poteva dire: va bene figlio,
torna a casa, torna a lavorare, vai
nella tua stanza, sistemati, e al
lavoro! E questo sarebbe stato un
perdono buono. Ma no! Dio non sa



perdonare senza fare festa! E il padre
fa festa, per la gioia che ha perché è
tornato il figlio»[3].

Il figlio è sopraffatto da una tale
manifestazione d’amore. Nonostante
il sapersi indegno di essere
considerato e trattato come figlio,
mai aveva dimenticato di
riconoscere suo padre come tale. Nel
cominciare il discorso che aveva ben
preparato – «Non sono degno di
essere chiamato tuo figlio; trattami
come uno dei tuoi salariati» –, non ha
potuto evitare di iniziare chiamando
colui che aveva davanti come colui
che veramente è: «Padre». In quel
momento, si è reso conto che, per
quanto fosse stata la fame a dargli la
spinta, altro era il vero motivo che lo
aveva spinto a tornare a casa: il
padre è sempre il padre, per quanto
il figlio non sia degno di essere
chiamato tale.



Di fronte all’abbraccio del padre,
inizia a togliersi la maschera di
autosufficienza e di indipendenza
che aveva indossato al momento di
abbandonare la sua casa. Riconosce
che la gioia di stare assieme al padre
è molto più grande di quella che si
può ottenere da altri piaceri. Ed è
anche più sicura perché neppure i
peccati gli hanno impedito di
raggiungerla: «Sì, hai ragione: come è
profonda la tua miseria! Se fosse
dipeso da te, dove saresti ora, fin
dove saresti arrivato? “Soltanto un
Amore pieno di misericordia può
continuare ad amarmi”, riconoscevi.
— Consólati: Egli non ti negherà né il
suo Amore, né la sua Misericordia, se
lo cerchi»[4].

Con il cuore alla ricompensa

Il figlio maggiore, come sempre, ha
trascorso la giornata nei campi,
lontano dall’incontro. Da quando il
fratello minore era andato via, ha



dovuto darsi da fare di più, e ha
addossato su di sé maggiori
responsabilità di quelle che era solito
avere. I suoi giorni sono trascorsi tra
i lavori nei campi e le responsabilità
della casa. Frequentemente, specie
quando le giornate sono state più
intense e assorbenti, non ha potuto
evitare che la sua fantasia lo portasse
dove pensava fosse il fratello minore.

Magari da tempo aveva deciso di
dimenticarlo ed è pure possibile che
si sia intristito quando il padre abbia
fatto la minima allusione a quel suo
figlio, rimproverandogli di
continuare a ricordare un tale
ingrato. Vede la tristezza negli occhi
del padre, ma non è disposto a
dedicare neppure un secondo a chi,
secondo lui, è la fonte dei dispiaceri
della famiglia. Chissà se, nonostante i
suoi sforzi di non pensare a lui, non
si trovi spesso a fantasticare riguardo
a quale sarebbe la sua vita se pure
lui avesse deciso di andarsene. Forse



si sente in colpa per il desiderio di
abbandonare la casa paterna, ben
sapendo di non poterlo fare: deve
realizzare le aspettative che adesso
ricadono solo su di lui, unico figlio.
Possiamo immaginarlo immerso in
questi pensieri mentre ritorna a casa
e quando, avvicinandosi, sente la
musica e i canti. Si sorprende e
chiama uno dei servi per verificare
quello che pensava. «Tuo fratello è
qui e tuo padre ha fatto ammazzare
il vitello grasso, perché lo ha riavuto
sano e salvo» (Lc 15, 27).

Non riusciva a credere a quello che
stava accadendo. Come poteva
ritornare colui che aveva causato
tanto dolore alla propria famiglia? E,
inoltre, gli si organizza una festa!
Non voleva partecipare a una tale
follia. E quando suo padre cercò di
convincerlo a entrare, il figlio sbottò:
«Ecco, io ti servo da tanti anni e non
ho mai disobbedito a un tuo
comando» (Lc 15, 29). Tutto quello



che per tanto tempo aveva tenuto
nascosto uscì a fiotti dalla sua anima.
Non riesce a chiamare padre
quell’uomo perché non lo riconosce
tale. Egli, che ha sempre obbedito per
poter essere chiamato figlio di suo
padre, per poter vivere nell’azienda
del padre come figlio del padrone,
non ha avuto nulla in cambio della
sua obbedienza: «Non mi hai mai
dato un capretto per far festa con i
miei amici» (Lc 15, 29).

Il figlio maggiore viveva in una
logica diversa da quella del padre. Se
si fosse comportato bene, allora
bene: meritava il premio; invece, suo
fratello, che si era comportato male
–«ha divorato le tue sostanze con le
prostitute» (Lc 15, 30)–, meritava il
castigo, e non la festa. In fondo il suo
cuore non godeva della casa paterna:
la sua unica speranza era posta nella
ricompensa che avrebbe ottenuto.
Pensando solo a sé stesso, non era
neppure capace di apprezzare il



profondo pentimento che sottostava
alla decisione di suo fratello.

La libertà della casa del padre

Il padre ascolta con crescente
tristezza le amare proteste del figlio
maggiore. È attento a ciascuna delle
sue recriminazioni. È addolorato dal
fatto che il figlio amato intenda il
loro rapporto soltanto nei termini
legali della stretta obbedienza e delle
regole, che non abbia inteso il tempo
passato in casa come una fonte di
gioia. Questo «può essere anche il
nostro problema, il nostro problema
tra noi e con Dio: perdere di vista che
è Padre e vivere una religione
distante, fatta di divieti e doveri»[5].

In ogni modo, il padre decide di non
contraddire le sue convinzioni, di
non criticare la sua visione legalista.
Tanto meno di sminuire la sua
dedizione e il suo impegno, la sua
fedeltà innegabile e costante. Non gli
dice «Non mi aspettavo di meno da



te», né «Era tuo dovere farlo».
Invece, quello che gli propone è un
nuovo modo di vedere la sua
presenza nella casa paterna e di
capire che veramente vale la pena:
«Figlio, tu sei sempre con me e tutto
ciò che è mio è tuo»(Lc 15, 31). Vivere
in piena libertà nella casa del padre,
godere della condizione di figlio, è
molto di più di qualunque succulento
capretto. «Non sarà allontanandoci
dalla casa del Padre che diventiamo
liberi, ma piuttosto abbracciando la
nostra condizione di figli»[6]. Il figlio
maggiore, ignorando la vita del
fratello e disprezzando la sua stessa
fedeltà, sta rifiutando la sua realtà
più profonda[7]. In definitiva, si
ritrova in conflitto con sé stesso:
«Allora, quanto è liberatorio sapere
che Dio ci ama! Quanto ci libera il
perdono di Dio, che ci permette di
rientrare in noi stessi e nella nostra
vera casa (cfr. Lc 15, 17-24). Anche
nel perdonare gli altri, infine,



proveremo questo senso di
liberazione»[8].

* * *

Gesù conclude la parabola in
maniera secca. I farisei e gli scribi lo
osservano incuriositi, aspettando di
sentire come va a finire la storia.
Molti hanno colto le coincidenze
nelle tre parabole: mentre la pecora e
il figlio minore si perdono lontano
dall’ovile e dalla casa paterna, la
dracma e il figlio maggiore, pur
essendo in casa, si perdono. E Dio
agisce come il pastore, come la
donna, come il padre.

Alcuni di quelli che lo ascoltano
capiscono perché il Signore non
racconta le reazioni dei figli. Come
avrà reagito il figlio minore nel
vedersi cosi superato dalla bontà del
Padre? Il figlio maggiore avrà
partecipato alla festa o si sarà
allontanato da casa? I pubblicani e i
peccatori hanno subito la risposta.



Tocca ora ai farisei e agli scribi
accettare o rifiutare l’invito di Gesù.

[1] Benedetto XVI, Omelia, 18-
III-2007.

[2] Ibidem.

[3] Francesco, Angelus, 27-III-2022.

[4] Forgia, n. 897.

[5] Francesco, Omelia, 27 –III-2022.

[6] Il Padre, Lettera pastorale, 9-
I-2018.

[7] Cfr. Amici di Dio, n. 26.

[8] Il Padre, Lettera pastorale, 9-
I-2018.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/come-in-un-
film-abbracciando-la-nostra-condizione-

di-figli/ (09/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/come-in-un-film-abbracciando-la-nostra-condizione-di-figli/
https://opusdei.org/it-ch/article/come-in-un-film-abbracciando-la-nostra-condizione-di-figli/
https://opusdei.org/it-ch/article/come-in-un-film-abbracciando-la-nostra-condizione-di-figli/
https://opusdei.org/it-ch/article/come-in-un-film-abbracciando-la-nostra-condizione-di-figli/

	Come in un film | «Abbracciando la nostra condizione di figli»

