
opusdei.org

Coerenza: edificare
l’ordine interiore

Una delle caratteristiche di una
personalità matura è la capacità
di svolgere un’intensa attività
unita all’ordine e alla pace
interiore.

19/04/2016

Quando Sant’Agostino, ormai
anziano, scrive «pax omnium rerum
tranquillitas ordinis»[1], la pace di
tutte le cose è la tranquillità
dell’ordine, lo fa in base
all’esperienza di chi da anni era
oberato da ogni tipo di attività: il



governo pastorale della porzione di
Popolo di Dio che gli era stata
affidata, l’abbondante predicazione,
le sfide proposte da un’epoca
convulsa di cambiamenti sociali e
culturali. Non si tratta, dunque, di un
aforisma scritto nella quiete di un
ritiro, ma nel frastuono della vita
quotidiana, con i relativi e svariati
imprevisti. La coerenza di questo
santo era una conquista quotidiana;
man mano che i giorni passavano il
suo impegno per “centrare
l’obiettivo”, rafforzava sempre più il
suo carattere.

Una delle caratteristiche di una
personalità matura è la capacità di
svolgere un’intensa attività unita
all’ordine e alla pace interiore.
Raggiungere questo equilibrio
comporta un certo sforzo: anche san
Josemaría parlava della sua lotta in
questo campo. «Con la mia veste ti
vorrei vedere! – diceva a un tale che
gli parlava delle difficoltà che



trovava nell’impegno per curare la
propria formazione –. Anch’io, sai,
ho un plurimpiego. Su questo
disordine dobbiamo edificare
l’ordine»[2]. L’ordine, la coerenza
della nostra vita, è un bottino che
andiamo accumulando, soldo a soldo,
nella lotta di tutti i giorni:
«Cominciare dall’occupazione meno
piacevole ma più urgente [...], la
perseveranza nel compimento del
dovere quando sarebbe molto facile
interromperlo, il non rimandare a
domani ciò che dobbiamo concludere
oggi..., tutto per far piacere a Lui, a
Dio nostro Padre!»[3].

La padronanza di sé

Questa battaglia serena, non soltanto
ha che vedere con le cose che usiamo
e con le attività che riempiono la
nostra giornata, ma anche con il
nostro cuore. Se non ci fosse il
palpito interiore, l’ordine sarebbe
solamente gestione del tempo,



“ottimizzazione di un processo”,
efficacia imprenditoriale, ma non
dimostrerebbe un’autentica maturità
cristiana. La coerenza del cristiano si
edifica grazie a un flusso continuo,
dall’interno verso l’esterno e
dall’esterno verso l’interno; cresce
con la padronanza di sé, con l’ordine
dell’attività esterna, con il
raccoglimento interiore e con la
prudenza.

Non ignoriamo gli ostacoli che
dobbiamo superare per raggiungere
questa armonia interiore. Sebbene
apprezziamo la straordinaria
attrattiva della pienezza della vita
cristiana, assai spesso sentiamo in
noi tendenze diverse e, qualche
volta, contrarie. San Paolo ne parla
con forza: «Io trovo in me questa
legge: quando voglio fare il bene, il
male è accanto a me. Infatti
acconsento nel mio intimo alla legge
di Dio, ma nelle mie membra vedo
un’altra legge, che muove guerra alla



legge della mia mente»[4]. Sentiamo
una cosa e ne vogliamo un’altra,
notiamo di essere divisi tra ciò che ci
fa piacere e ciò che dobbiamo fare, e
qualche volta ciò finisce per
annebbiarci la vista; allora può
anche darsi che ci convinciamo che,
alla fin fine, non succede nulla se
siamo un po’ incoerenti, il che denota
un amore incerto.

Eppure, come risplende il
complimento che nostro Signore fece
a Natanaele! «Ecco davvero un
Israelita in cui non c’è falsità»[5]. Chi
fa in modo di comportarsi in accordo
con la voce di Dio che risuona nella
sua coscienza, ispira
spontaneamente un grande rispetto:
le persone tutte d’un pezzo
attraggono, perché in esse tutto parla
di autenticità. Invece, la doppia vita,
la ricerca di comodità – anche
minime –, la mancanza di sincerità,
intorbidano il volto dell’anima. Dato
che tutti siamo esposti a tali piccole



deviazioni di rotta, è evidente che
dobbiamo essere semplici e
correggerle con perseveranza; così
eviteremo il rischio di andare alla
deriva nel mare della vita.

Per suonare la melodia di Dio

Se vogliamo mettere ordine dentro di
noi, non dobbiamo soltanto fare in
modo che la nostra intelligenza
“padroneggi” l’immaginazione e
incanalare la forza dei sentimenti e
degli affetti: dobbiamo scoprire tutto
ciò che questi compagni di viaggio
possono e vogliono dirci. In altre
parole, non possiamo correggere la
dissonanza eliminando una delle
melodie. Dio ci ha fatti polifonici. La
padronanza di sé, da sempre
conosciuta anche come temperanza,
non è freddezza cerebrale: Dio ci
vuole con un cuore che sia «grande,
forte e tenero, affettuoso e
delicato»[6].



Con il cuore possiamo intonare una
musica per il Signore. Se vogliamo
interpretarla bene, conviene
accordarlo, come si fa con gli
strumenti perché diano la nota
giusta. Si tratta di educare gli affetti,
di stimolare una sensibilità per ciò
che è veramente buono, perché
risponde al nostro essere personale,
in tutte le sue dimensioni. I
sentimenti danno colore alla nostra
vita e permettono di percepire con
una ricchezza maggiore ciò che
succede attorno a noi. Tuttavia, come
un quadro cosparso di colori in modo
casuale non è gradevole, o uno
strumento scordato risulta molesto,
un cuore abbandonato alle
oscillazioni sentimentali
compromette l’armonia della nostra
personalità, e alcune volte mette in
pericolo in modo determinante le
nostre relazioni con gli altri.

San Josemaría consigliava di mettere
nel cuore «sette catenacci»[7]. Una



volta ne parlò in questi termini:
«Chiudilo con i sette catenacci di cui
io parlo spesso: uno per ogni peccato
capitale. Però continua ad avere
cuore»[8]. L’esperienza accumulata
da secoli, anche in luoghi dove il
cristianesimo non è arrivato,
dimostra che gli affetti e gli istinti, se
non sono controllati, possono
trascinarci come le acque di una
fiumana che semina distruzione
dove passa. Non si tratta di eliminare
la corrente, ma di fare un lavoro
simile agli ingegneri che incanalano
l’acqua che scende dai torrenti di
montagna, affinché muova una
turbina e generi elettricità. Una volta
incanalata la corrente – che avrebbe
potuto abbattere alberi e case –, tutti
possono vivere tranquilli e utilizzare
l’elettricità per illuminare e scaldare
le case. Se il nostro spirito non riesce
a incanalare stabilmente le forze
istintive e affettive della nostra
natura, non può avere pace e



tranquillità: non è possibile avere
vita interiore.

Prendere le redini della nostra
giornata

Un passo importante per essere
padroni di noi stessi consiste nel
superare la pigrizia, un virus
silenzioso ma efficiente, che un po’
per volta può paralizzarci se non lo
teniamo a bada. La pigrizia diventa
forte in chi non ha un obiettivo o
anche in chi, pur avendolo, non
s’incammina in una certa direzione.

«Non confondere la serenità con la
pigrizia, con la trascuratezza, con il
ritardo nelle decisioni o nello studio
dei problemi»[9]. Mettere la testa in
ciò che pretende la nostra attenzione,
evitare di rifuggire da tutto ciò che
richiede un piccolo sforzo; non
rimandare a dopo quello che
possiamo fare ora... con questo
comportamento si costruisce



sicuramente una personalità agile,
forte e serena.

Inoltre conviene fare attenzione
all’estremo opposto, all’attivismo
disordinato: «Figlio, la tua attività
non abbracci troppe cose; se esageri,
non sarai esente da colpa; anche se
corri, non arriverai e non riuscirai a
scampare con la fuga»[10]. In questo
caso, maturità della personalità
significa ponderazione, ordine nella
nostra attività. Per evitare che la vita
si erga davanti a noi con le sue
infinite esigenze, sarà indispensabile
prendere l’iniziativa di distribuire la
nostra attività nei tempi adeguati,
vale a dire, fare una
programmazione – senza obblighi
perentori – dando la priorità a ciò
che deve occupare il primo posto e
non a ciò che si presenta momento
per momento.

Eviteremo così che le cose urgenti
facciano un sol boccone delle cose



importanti. Naturalmente non
occorre programmare tutto, ma
dobbiamo evitare che
l’improvvisazione ci faccia perdere
tempo facendoci dedicare
unicamente alle vicende della
giornata. A tal proposito, san
Josemaría diceva: «Compi il piccolo
dovere d’ogni momento: fa’ quello
che devi e sta’ in quello che fai»[11].
In fin dei conti, si tratta di un
programma di santità che non vuole
frenarci, perché è ordinato a un fine
grande: rendere felice Dio e gli altri.
Nello stesso modo, l’amore che ci
spinge a farci guidare da un orario, ci
indicherà quando il programma deve
“saltare” perché lo esige il bene di
altre persone o per tanti altri motivi
che si presentano con chiarezza a chi
vive al cospetto di Dio.

Come coltivare lo spazio interiore

L’interiorità è il centro vivo della
persona, ciò che fa sì che le sue forze,



le sue qualità, le sue disposizioni
d’animo e le sue azioni formino una
unità. Chi è capace di vivere dentro
di sé, di tenere raccolti i propri sensi
e le potenze fino a rasserenare
l’anima, sviluppa una personalità più
ricca, perché è più capace di
coltivare una relazione, di dialogare.
«Il silenzio – diceva Benedetto XVI – è
parte integrante della
comunicazione; senza di esso non
esisterebbero parole dense di
contenuto»[12].

Per non limitarsi a nuotare sulla
superficie della vita, è necessario
dedicare tempo a riflettere su ciò che
ci è accaduto, su ciò che abbiamo
letto, su quello che ci hanno detto, e
soprattutto sulle luci che abbiamo
ricevuto da Dio. Riflettere amplia e
arricchisce il nostro spazio interiore:
ci aiuta a integrare i diversi aspetti
della nostra vita – lavoro, relazioni
sociali, tempo libero, ecc. – con il
progetto di vita cristiana che



compiamo grazie al Signore. Per far
questo dobbiamo imparare a entrare
dentro la nostra anima, superando la
fretta, l’impazienza, la dispersione. Si
apre così uno spazio di meditazione
alla presenza di Dio:«Chi di noi, la
sera, prima di finire la giornata,
rimane da solo, da sola, e si fa la
domanda: cosa è accaduto oggi nel
mio cuore? Cosa è successo? Quali
cose sono passate attraverso il mio
cuore?»[13].

Questa quiete dello spirito si ottiene
quando riduciamo le tensioni della
vita e mettiamo fine alle
sollecitazioni delle questioni irrisolte
e all’immaginazione; quando
annulliamo il ritmo della vita esterna
e instauriamo il silenzio sia fuori che
dentro di noi. In tal modo le nostre
conoscenze e le nostre esperienze
acquistano profondità, impariamo a
meravigliarci, a contemplare, ad
assaporare i beni dello spirito, a dare
ascolto a Dio. Raggiunta questa



ricchezza interiore, quando ci
rivolgeremo all’esterno, potremo
godere di più nel comunicare con gli
altri perché potremo contribuire
apportando qualcosa di personale, di
nostro.

Nel silenzio, potremo ascoltare la
voce del Signore. La Sacra Scrittura
ci dice che quando volle passare
davanti a Elia sul monte Oreb, Dio
non stava nel “vento impetuoso e
gagliardo da spaccare i monti e
spezzare le rocce”, né nel terremoto
spaventoso e neppure nel fuoco che
lo seguì, ma in una brezza che si
notava appena[14]. Tacere è bello:
non si tratta di un vuoto, ma di una
vita autentica e piena se permette di
stabilire un dialogo intimo con Dio.
«Un filo sonoro di silenzio: così si
avvicina il Signore, con quella
sonorità del silenzio che è propria
dell’amore»[15].

La sapienza del cuore



«Chi è saggio di cuore sarà chiamato
prudente»[16]. La capacità di
raccoglimento ci permette di
consolidare con sempre maggiore
profondità i motivi che guidano la
nostra vita. La coerenza, allora,
matura come la frutta al sole e in noi
si versa il liquore di una saggezza
che ci aiuta a prendere decisioni
azzeccate.

Non sempre è necessario dare
risposte immediate alle proposte che
ci vengono fatte. La prudenza, molte
volte, ci suggerirà di informarci bene
prima di giudicare o di prendere una
decisione, perché spesso le cose non
sono come appaiono in un primo
tempo. Una persona matura si
caratterizza perché studia con
attenzione le questioni, ricorre alla
memoria di esperienze passate su
problemi simili e chiede consiglio a
coloro che sono nelle condizioni di
darlo.



E, prima di ogni altra cosa, occorre
fare ciò che per un cristiano è molto
naturale, quasi come un riflesso
automatico: chiedere consiglio a Dio.
«Non prendere una decisione senza
soffermarti a considerare la
questione davanti a Dio»[17]. Così è
più facile applicare alla situazione
concreta un giudizio ponderato,
senza cedere alla leggerezza, alla
comodità, al peso della vita passata o
alla pressione dell’ambiente
circostante. Poi, bisogna avere il
coraggio di prendere una decisione –
anche se ogni decisione comporta un
rischio – e renderla esecutiva
immediatamente, con la disposizione
di correggersi se più tardi ci
renderemo conto di esserci sbagliati.

La coerenza cristiana – frutto di una
interiorità coltivata – ci mette, in
definitiva, nelle condizioni di
dedicarci a un ideale e di
perseverare. «Dammi la grazia di
lasciar perdere tutto ciò che riguarda



la mia persona. Io non debbo avere
altre preoccupazioni che la tua
Gloria..., in una parola, il tuo Amore.
Tutto per Amore!»[18].

José Benito Cabaniña – Carlos
Ayxelá

Foto di Álvaro García Fuentes e
Ismael Martínez

 [1] Sant’Agostino, De civitate Dei XIX,
13.1.

 [2] San Josemaría, Appunti di una
riunione di famiglia, 23-XI-1972.

 [3] San Josemaría, Amici di Dio, n.
67.

 [4] Rm 7, 21-23.

 [5] Gv 1, 47.



 [6] San Josemaría, Amici di Dio, n.
177.

 [7] San Josemaría, Cammino, nn. 161,
188.

 [8] San Josemaría, Appunti di una
riunione di famiglia, Santiago del Cile,
30-VI-1974. Questi peccati “sono
chiamati capitali perché generano
altri peccati, altri vizi. Sono la
superbia, l’avarizia, l’invidia, l’ira, la
lussuria, la golosità, la
pigrizia” (Catechismo della Chiesa
Cattolica, n. 1866).

 [9] San Josemaría, Forgia, n. 467.

[10]Sir 11, 10.

[11] San Josemaría, Cammino, n. 815.

[12] Benedetto XVI, Messaggio per la
XLVI Giornata Mondiale delle
Comunicazioni Sociali, 24-I-2012.

[13] Papa Francesco, Omelia, 10-
X-2014.



[14] Cfr. 1 Re 19, 11-13.

[15] Papa Francesco, Omelia, 12-
XII-2013.

[16]Pro 16, 21.

[17] San Josemaría, Cammino, n. 266.

[18] San Josemaría, Forgia, n. 247.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/coerenza-
edificare-lordine-interiore/ (23/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/coerenza-edificare-lordine-interiore/
https://opusdei.org/it-ch/article/coerenza-edificare-lordine-interiore/
https://opusdei.org/it-ch/article/coerenza-edificare-lordine-interiore/

	Coerenza: edificare l’ordine interiore

