
opusdei.org

«Capisci quello che
stai leggendo?»:
respirare con la
Sacra Scrittura (I)

La Sacra Scrittura è chiamata a
occupare un posto centrale
nella vita interiore di ogni
cristiano. Questo articolo, in
due parti, propone alcuni
accorgimenti per continuare a
“scoprirla”.

12/06/2017

Nel raccontare le prime battute
dell’espansione della giovane Chiesa



fuori da Gerusalemme, san Luca ci
mostra il carro da viaggio di un
funzionario etiope, sovrintendente
dell’amministrazione del patrimonio
del regno di Nubia, nel sud
dell’Egitto, che era andato a
Gerusalemme per adorare il Dio
d’Israele (cfr. At 8, 27-28). Durante il
viaggio di ritorno alla sua terra,
questo pellegrino leggeva Isaia, pur
senza capire il testo del profeta. Dio
muove allora il diacono Filippo a
intervenire (cfr. At 8, 26.29): «Filippo
corse innanzi e, udito che leggeva il
profeta Isaia, gli disse: - Capisci
quello che stai leggendo? Quegli
rispose: - E come lo potrei, se
nessuno mi istruisce? E invitò Filippo
a salire e a sedere accanto a lui» (At
8, 30-31). Il sovrintendente del tesoro
della regina d’Etiopia si era
soffermato sulle parole profetiche:
«Come una pecora fu condotto al
macello... (Is 53, 7-8). Filippo,
partendo da quel passo, gli annunziò
la buona novella di Gesù» (At 8, 35) e,



dopo averlo battezzato a una
sorgente lungo la strada, lo affidò
alla misteriosa azione dello Spirito
Santo, che lo aveva attirato fino a
quest’anima che «ha sete di Dio, del
Dio vivente» (Sal 41 [42], 3).

In questa conversazione, commenta
san Girolamo in una lettera, Filippo
mostra al suo interlocutore «Gesù
che era nascosto e come
imprigionato nello scritto»[1].
Servendosi della guida e delle
spiegazioni dei credenti, la Scrittura
opera potentemente, come «una
spada a doppio taglio» (Eb 4, 12),
nell’anima di chi le si avvicina.
Filippo svela, libera la figura del
Signore agli occhi di chi non capiva
nulla. Anche noi, scrive Papa
Francesco nella lettera apostolica 
Misericordia et misera, siamo
chiamati a «essere strumenti vivi
della trasmissione della Parola»[2], in
modo che siano molti gli uomini e le



donne che sentano «l’attrazione di
Cristo»[3].

La Tradizione, lo sguardo della
fede

Nel mondo ebraico la Sacra Scrittura
svolgeva un ruolo di prim’ordine: il
culto nelle sinagoghe, che alimentava
la pietà degli israeliti durante l’anno,
ruotava intorno alla lettura della 
Torah e dei profeti e alla recita
cantata dei Salmi[4]. Eppure le
Scritture di Israele erano la
trascrizione di una tradizione orale:
gli autori ispirati misero per iscritto
gli insegnamenti dei patriarchi e dei
profeti. Questa tradizione non
soltanto precedeva le Scritture, ma
accompagnava la loro lettura, come
uno sguardo penetrante grazie al
quale i giusti – coloro che cercano il
Signore[5] – potevano riconoscere, o
almeno intravvederne, il significato.

Lo stesso succede anche nella Chiesa,
nuovo popolo d’Israele: la Tradizione



precede la Scrittura, cominciando dal
fatto stesso che è la Chiesa che ci dice
quali sono le Scritture sacre[6]. «Non
crederei al Vangelo – scriveva
sant’Agostino – se non mi ci
inducesse l’autorità della Chiesa
cattolica»[7]. In questo senso, è
rimasto famoso un momento dei
lavori del Concilio di Trento. Il diario
di uno dei presenti racconta che, in
una delle sessioni, fu respinta
l’opinione che il vangelo secondo san
Giovanni fosse degno di fede perché
il suo autore era san Giovanni: quel
vangelo è degno di fede, si concluse,
perché la Chiesa lo ha accolto[8].
Comunque, il ruolo della Tradizione
non si limita a questo compito di
definizione del canone, ma si estende
a una continua capacità critica, sulla
quale la Chiesa fa assegnamento con
la luce dello Spirito Santo. «Molte
cose ho ancora da dirvi - dice Gesù
alla fine della sua vita sulla terra -,
ma per il momento non siete capaci
di portarne il peso. Quando però



verrà lo Spirito di verità, egli vi
guiderà alla verità tutta intera» (Gv
16, 12-13).

La Tradizione, dunque, è
inseparabile dalla Scrittura, come lo
sguardo è inseparabile da ciò che si
percepisce. Vi sono sguardi che
vedono certe cose e altri che non le
vedono: guardando un edificio, per
esempio, un architetto vede certi
dettagli che ad altri passano
inosservati; davanti a una piccola
vicenda che a molti sembra
ordinaria, il poeta e l’artista si
commuovono. La Tradizione è lo
sguardo alla Scrittura da parte della
fede della Chiesa; uno sguardo vivo,
perché è guidato dallo Spirito Santo;
uno sguardo sicuro, perché soltanto
dal seno della Chiesa si può
comprendere la Parola di Dio nella
sua autentica portata. Come Gesù
fece con i discepoli sulla via di
Emmaus, lo Spirito Santo fa ardere il
cuore della Chiesa e di ogni cristiano,



mentre ci spiega le scritture (cfr. Lc
24, 32). La Parola di Dio è una Parola
che attraversa i secoli – «il cielo e la
terra passeranno, ma le mie parole
non passeranno» (Mt 24, 35) – e che,
a sua volta, ha bisogno di un lettore
che attraversi i secoli: il Popolo di Dio
che cammina nella storia. Per questo
sant’Ilario diceva che, alla fin fine,
«la Sacra Scrittura sta più nel cuore
della Chiesa che nella materialità dei
libri scritti»[9].

Una lettura che ascolta

«Attraverso la Sacra Scrittura,
mantenuta viva dalla fede della
Chiesa, il Signore continua a parlare
alla sua Sposa e le indica i sentieri da
percorrere, perché il Vangelo della
salvezza giunga a tutti»[10].
L’annuncio della Parola di Dio
acquista una forza particolare
quando viene letta nell’assemblea
liturgica. È impressionante la
narrazione, piena di particolari, della



solenne lettura della Torah da parte
di Esdra, lo scriba (cfr. Ne 8, 1-12). In
quel momento la maggior parte del
popolo è ritornato da Babilonia e
riceve la Parola di Dio con una
emozione trattenuta nei decenni di
esilio: «Come cantare i canti del
Signore in terra straniera? Se ti
dimentico, Gerusalemme, si paralizzi
la mia destra; mi si attacchi la lingua
al palato, se lascio cadere il tuo
ricordo» (Sal 136 [137], 4-6). Con
questa disposizione, nell’udire
nuovamente la Legge di Dio, la folla
scoppia in lacrime, perché si rende
conto della distanza esistente tra la
loro vita e i comandamenti del
Signore. Ma Esdra, che legge, e i
leviti, dicono a tutti: «Questo giorno è
consacrato al Signore vostro Dio; non
fate lutto e non piangete!» (Ne 8, 9).

Gesù leggerà nella sinagoga di
Nazareth il profeta Isaia, che
preannuncia il suo arrivo: «Lo
Spirito del Signore è sopra di me [...];



mi ha mandato per annunziare ai
poveri un lieto messaggio, per
proclamare ai prigionieri la
liberazione» (Lc 4, 18). Dopo venti
secoli la Scrittura continua a parlare
del presente e al presente, come
allora a Nazaret: «Oggi si è
adempiuta questa Scrittura che voi
avete udito con i vostri orecchi» (Lc
4, 21; cfr. Is 61, 1). Ogni giorno, e
soprattutto ogni domenica, «la Parola
di Dio viene proclamata nella
comunità cristiana perché il giorno
del Signore sia illuminato dalla luce
che promana dal mistero pasquale
[...]. Dio parla ancora oggi con noi
come ad amici, si “intrattiene” con
noi per donarci la sua compagnia e
mostrarci il sentiero della vita. La
sua Parola si fa interprete delle
nostre richieste e preoccupazioni, ed
è anche risposta feconda perché
possiamo sperimentare
concretamente la sua vicinanza»[11].



Quando questa convinzione è
radicata, la Liturgia della Parola
nella Santa Messa viene curata con
attenzione. Parlando del modo di
proclamare la Parola di Dio, san
Josemaría dava ai suoi figli sacerdoti
alcuni orientamenti pieni di buon
senso e di amore di Dio. Li invitava a
leggere «dando un senso», che non
significa «farlo con enfasi, né
declamando, ma marcando bene le
pause necessarie; come quando si
legge un testo per tre o quattro
persone che stanno ascoltando. Per
questo sarà bene che facciate un po’
di esercizio leggendo una lettera, un
vangelo, un prefazio...»[12]. Sono
consigli che valgono anche per chi
interviene nella liturgia della Parola,
perché la Scrittura richiede queste
attenzioni da parte di tutti: non si
legge, dunque, come se si trattasse di
un testo estraneo o di una semplice
informazione da trasmettere, ma
come se provenisse da un cuore
infiammato dall’affetto, dall’ascolto



attento, dalla fame di saziarsi di ogni
parola che proviene dalla bocca di
Dio (Mt 4, 4; cfr. Dt 8, 3). Perciò «il 
sursum corda, che è un'antichissima
parola della Liturgia, dovrebbe
essere già prima del Prefazio, già
prima della Liturgia, la “strada” del
nostro parlare e pensare. Lo
dobbiamo elevare al Signore, il
nostro cuore, non soltanto come una
risposta rituale, ma come
espressione di quanto succede in
questo cuore, che va in alto e attira in
alto anche gli altri»[13].

Per comprendere la Scrittura

«La Bibbia è il grande racconto che
narra le meraviglie della
misericordia di Dio. Ogni pagina è
intrisa dell’amore del Padre che fin
dalla creazione ha voluto imprimere
nell’universo i segni del suo
amore»[14]. La Scrittura suscita un
pensiero vivo e personale, pieno di
ammirazione; non annulla la nostra



intelligenza, ma la sollecita e la
illumina: «Lampada per i miei passi è
la tua parola, luce sul mio
cammino» (Sal 118 [119], 105); essa
dà al mondo e alle cose la sua
dimensione autentica, compensando
la miopia con la quale il peccato
cancella la realtà. La Parola di Dio
«penetra sino al punto di divisione
dell’anima e dello spirito, delle
giunture e delle midolla e scruta i
sentimenti e i pensieri del cuore» (Eb
4, 12). Perciò chi conosce e medita la
Bibbia, anche se ha una
preparazione accademica modesta,
ha la sapienza che altri forse non
trovano nei loro studi. «Io sono
venuto in questo mondo per
giudicare, perché coloro che non
vedono vedano e quelli che vedono
diventino ciechi» (Gv 9, 39).

Le vicende narrate nella Bibbia
hanno, sul piano della fede, un
significato che va oltre i semplici fatti
storici: attraverso le azioni e le



vicissitudini del Popolo di Dio, si
tratta soprattutto di ciò che il Signore
opera in lui e per lui; la nostra Madre
lo dice chiaramente: «Grandi cose ha
fatto in me l’Onnipotente e Santo è il
suo nome» (Lc 1, 49). Anche le
vicende della storia del mondo, e
della nostra storia personale, trovano
luce nella Scrittura: «Non v’è
creatura che possa nascondersi
davanti a lui, ma tutto è nudo e
scoperto agli occhi suoi e a lui noi
dobbiamo rendere conto» (Eb 4, 13).
La Parola di Dio avvolge e illumina la
nostra vita; per questo la preghiera e
l’apostolato trovano in essa uno
strumento naturale.

Tuttavia lo strumento naturale non è
sempre di semplice accesso: anche se
Dio ci ha creato per vivere con Lui, è
«angusta la via che conduce alla
vita» (Mt 7, 14). Non dovrebbe
meravigliarci che certe volte alcuni
passi della Scrittura ci possano
sembrare oscuri o impervi.



Benedetto XVI raccontò una volta che
un suo amico, «dopo aver ascoltato
prediche con lunghe riflessioni
antropologiche per arrivare insieme
al Vangelo, diceva: Non mi
interessano questi avvicinamenti, io
vorrei capire che cosa dice il
Vangelo!» E il Papa commentava: «A
me sembra spesso che invece di
lunghi cammini di avvicinamento,
sarebbe meglio dire [...]: questo
Vangelo non ci piace, siamo contrari
a quanto dice il Signore! Ma che cosa
vuole dire? Se io dico sinceramente
che a prima vista non sono
d'accordo, già siamo stati attenti: si
vede che io vorrei, come uomo di
oggi, capire che cosa dice il Signore.
Così possiamo senza lunghi circuiti
entrare nel vivo della Parola»[15].

Se, come dicono i neurologi,
utilizziamo soltanto una piccola
percentuale delle capacità del nostro
cervello, si può dire analogamente
che la Scrittura è dotata di ricchezze



e di profondità inesauribili: «Di ogni
cosa perfetta ho visto il limite, ma la
tua legge non ha confini» (Sal 118
[119], 96). Per questo già i Padri della
Chiesa distinguevano vari significati
in uno stesso testo; più tardi, in epoca
medievale, si sviluppò e consolidò la
dottrina dei quattro significati della
Scrittura: letterale, allegorico, morale
e anagogico. Il senso letterale,
fondamento di tutti gli altri[16], non
si riduce al significato diretto che le
parole hanno per il lettore: è
necessario comprenderlo nel
contesto dell’epoca in cui fu scritto
per evitare letture apparentemente
fedeli, ma distorte. A sua volta,
l’articolazione di questo significato
con gli altri richiede spesso
l’orientamento di un lettore esperto,
con la conoscenza data dallo studio.
Si dimostrano molto utili, e a volte
imprescindibili, le edizioni della
Scrittura che si avvalgono di buone
introduzioni e note di commento,
così come altri libri di teologia



biblica e di esegesi della Bibbia. Gli
indici delle citazioni della Sacra
Scrittura che si trovano alla fine di
molti di questi libri, e in particolare
nel Catechismo della Chiesa Cattolica,
permettono di avvicinarsi ai diversi
brani con maggiore profondità[17].

Nella Sacra Scrittura nessun testo
può essere isolato dall’insieme, che
ha la sua unità nel Verbo di Dio.
«Infatti, per quanto siano differenti i
libri che la compongono, la Scrittura
è una in forza dell’unità del disegno
di Dio, del quale Cristo Gesù è il
centro e il cuore, aperto dopo la sua
Pasqua»[18]. Perciò il Nuovo
Testamento va letto alla luce
dell’Antico, e l’Antico avendo Cristo
come chiave di interpretazione,
secondo la famosa formula di
sant’Agostino: il Nuovo è nascosto
nell’Antico e l’Antico si manifesta nel
Nuovo: Novum in vetere latet et in
Novo Vetus patet[19]. San Tommaso
d’Aquino scrive che il cuore di Gesù



«era chiuso prima della Passione,
perché la Scrittura era oscura. Ma la
Scrittura è stata aperta dopo la
Passione, affinché coloro che ormai
ne hanno l’intelligenza considerino e
comprendano come le profezie
debbano essere interpretate»[20].
Per questo, quando il Risuscitato
appare ai discepoli, san Luca scrive
che «aprì loro la mente
all’intelligenza delle Scritture» (Lc 24,
45). Gesù fa lo stesso anche con noi,
quando permettiamo che ci
accompagni nel percorso della nostra
vita, con il nostro ascolto attento, con
la nostra ricerca sincera; grazie ai
santi e a tanti fratelli nella fede
scopriamo nella Scrittura «la voce, il
gesto, la figura amabilissima del
nostro Gesù»[21].

Guillaume Derville



 [1] San Girolamo, Epist. 53, 5 (PL 22,
544).

 [2] Papa Francesco, Lettera ap. 
Misericordia et misera, 20-XI-2016, 7.

 [3] San Josemaría, appunti di una
meditazione, 1-IV-1962, in In dialogo
con il Signore, 46 (AGP, biblioteca,
P09).

 [4] La Torah (in ebraico, “istruzione,
insegnamento, legge”) è il cuore della
Bibbia ebraica ed è composta dai
libri del Pentateuco: Genesi, Esodo,
Levitico, Numeri e Deuteronomio.

 [5] Si tratta di una espressione
ripetuta dai salmi; cfr., per esempio,
Sal 9, 11; 39 [40], 17; 69 [70], 5.

 [6] Cfr. Concilio di Trento, Sessione
IV (8-IV-1546), DS 1501-1504.

 [7] Sant’Agostino, Contra epistola
Manichaei quam vocant fondamenti,



5, 6 (PL 42, 176), citato in Catechismo
della Chiesa Cattolica, 119.

 [8] «Ait enim Cavensis episcopus:
Evangelio Ioannis non credo, quia ab
ecclesia sit receptum, sed quia
Ioannis est. Cui hoc esse haereticum
responsum est»: Concilio di Trento, 
Diariorum, Actorum, Epistularum,
Tractatuum nova Collectio, Herder,
Friburgo 1901, vol. I, 480.

 [9] Sant’Ilario di Poitiers, Liber ad
Constantium Imperatorem, 9 (PL 10,
570).

[10] Francesco, Lettera ap. 
Misericordia et misera, 20-XI-2016, 7.

[11] Francesco, Lettera ap. 
Misericordia et misera, 20-XI-2016, 6.

[12] San Josemaría, Appunti di una
riunione di famiglia, 12-II-1956, in 
Crónica, II-1993, 195s (AGP,
Biblioteca, P01).



[13] Benedetto XVI, Discorso, 31-
VIII-2006.

[14] Francesco, Lettera ap. 
Misericordia et misera, 20-XI-2016, 7.

[15] Benedetto XVI, Discorso, 26-
II-2009.

[16] San Tommaso d’Aquino, Summa
Theologiae, I, q. 1, a. 10, ad 1.

[17] D’altra parte, secondo la voce
autorizzata di chi ha coordinato i
lavori di elaborazione del
Catechismo, i nn. 101-104
costituiscono una breve summa
metodologica per un’attenta lettura
teologica della Scrittura. Cfr. J.
Ratzinger, ¿El Catecismo de la Iglesia
católica está a la altura de la época?
Meditaciones diez años después de su
promulgación, in Caminos de
Jesucristo, Ediciones cristiandad,
Madrid 2004, p. 144.



[18] Catechismo della Chiesa
Cattolica, 112 (cfr. Lc 24, 25-27.44-46;
cfr. Concilio Vaticano II, Cost. Dei
Verbum, 12).

[19] Sant’Agostino, Quaestiones in
Heptateuchum, 2, 73 (PL 34, 623).

[20] San Tommaso d’Aquino, 
Expositio in Psalmos 21, 11 (citato in 
Catechismo della Chiesa Cattolica,
112).

[21] Javier Echevarría,
“Introduzione” a Mentre conversava
con noi lungo il cammino, 17 (AGP,
biblioteca, P18).

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/capisci-quello-
che-stai-leggendo-respirare-con-la/

(13/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/capisci-quello-che-stai-leggendo-respirare-con-la/
https://opusdei.org/it-ch/article/capisci-quello-che-stai-leggendo-respirare-con-la/
https://opusdei.org/it-ch/article/capisci-quello-che-stai-leggendo-respirare-con-la/

	«Capisci quello che stai leggendo?»: respirare con la Sacra Scrittura (I)

