
opusdei.org

Camminare verso
Gesù Cristo

Come ha insegnato san
Josemaría, in quest’articolo
riflettiamo sul passo del
Vangelo in cui Gesù cammina
sulle acque. Mettendoci nella
scena – come se fossimo un
personaggio tra gli altri –
capiremo che accanto a Lui si
superano difficoltà, insicurezze
e timori.

11/04/2009

Varie migliaia di persone avevano
ascoltato la predicazione di Gesù



Cristo e si erano saziate dei pani e dei
pesci che Egli aveva loro offerto con
una tale abbondanza che ne era
avanzata una certa quantità [1]. Si
può immaginare che gli apostoli
siano rimasti molto sorpresi.

Oltre alla meraviglia erano anche
pieni di gioia. Ancora una volta
avevano sperimentato la vicinanza
del Signore. Potrebbe sembrare che
questa nuova esperienza non
dovesse avere tanta importanza per
loro, abituati com’erano a vivere
accanto a Gesù Cristo. Ma come
dimentichiamo in fretta i momenti in
cui abbiamo toccato con mano la
presenza di Dio al nostro fianco; e
per questo come torniamo a
sorprenderci e a rallegrarci quando
la sperimentiamo di nuovo.

Quante volte notiamo con chiarezza
che Dio è accanto a noi, che non ci ha
abbandonato in un momento
importante e ci riempiamo di una



gioia e di una sicurezza che non si
devono soltanto al buon risultato che
ci interessava, ma anche – e
soprattutto – alla coscienza di vivere
con il Signore.

E quante volte, tuttavia, lo perdiamo
di vista e ci lasciamo prendere dalla
paura che una cosa importante non
riesca bene; come se Dio potesse
dimenticarsi di noi, o come se la
Croce fosse un segno che Egli si è
allontanato.

Difficoltà

Dopo aver licenziato la folla, Gesù
chiese agli apostoli di passare
all’altra riva del lago mentre Egli
avrebbe dedicato un certo periodo di
tempo alla preghiera [2]. Per loro,
esperti com’erano, la traversata non
presentava una particolare difficoltà.
E anche se così fosse stato, dopo
l’episodio che avevano appena
vissuto, quale ostacolo poteva
sembrare loro insuperabile?



A poco a poco la barca andò
allontanandosi da terra e giunse il
momento in cui il suo procedere
divenne molto lento. Quando cadde
la notte, la barca distava già molte
miglia da terra ed era agitata dalle
onde: il vento infatti era contrario 
[3] : non potevano tornare indietro,
ma neppure sembrava che
avanzassero; avevano l’impressione
che le onde e il vento – le difficoltà –
avessero preso il sopravvento ed essi
potevano solo cercare di rimanere a
galla.

Si spaventarono. Come era lontano
ora il miracolo che avevano visto
poche ore prima! Se almeno Gesù
fosse stato con loro…, ma era rimasto
a terra. Era rimasto, sì, ma non li
aveva lasciati soli, non li aveva
dimenticati: anche se loro non lo
sapevano, dal monte osservava le
loro difficoltà, il loro sforzo, la loro
fatica [4].



È facile che all’inizio della vita
interiore si sperimenti una certa
chiarezza nel proprio progresso: agli
occhi di chi comincia ad avanzare
nel mare, la riva si allontana
rapidamente. Passa il tempo, e,
benché si continui a lottare e ad
avanzare, non lo si nota tanto
chiaramente. Si odono di più il vento
e le onde, la riva sembra sia rimasta
fissa a uno stesso punto. È il
momento della fede. È Il momento di
rafforzare la coscienza che il Signore
non si è dimenticato di noi. È il
momento di ricordare che le
difficoltà – il vento e le onde –
formano parte inevitabilmente della
vita, dell’esistenza che dobbiamo
santificare e che affrontiamo
sapendo che Gesù ci accompagna
sempre.

L’esperienza della vicinanza di Dio e
del potere della sua grazia non ci
risparmia il compito di affrontare le
difficoltà. Non possiamo pretendere



che l’aspetto sensibile di tale
esperienza sia stabile; non possiamo
pretendere che, dal momento che
siamo vicini a Dio, i problemi non ci
pesino. E neppure possiamo cadere
nell’errore di vederli come una
manifestazione del fatto che Dio si è
allontanato da noi, anche se solo un
po’ e per un breve tempo.

Le difficoltà sono proprio l’occasione
di mostrare fino a che punto amiamo
Dio, fino a che punto siamo buoni,
con l’accettazione serena di ciò che
non abbiamo potuto o saputo
superare.

Inquietudini

Pietro e gli altri stavano combattendo
da tempo con il vento e le acque, e
con la propria angoscia interiore,
quando il Signore venne loro in aiuto
[5]. Avrebbe potuto farlo in molti
modi: poteva cancellare subito la
difficoltà o presentarsi nella barca
senza che lo vedessero arrivare, ma



aveva altri insegnamenti da
trasmettere. Si avvicinò loro
camminando sul mare.

Era notte e non era facile
riconoscerlo. Il fatto era in sé
impressionante, ma loro erano già
spaventati e la paura ruba a chi la
prova la serenità e la chiarezza di
giudizio sugli avvenimenti che in
qualche modo lo toccano. Date le
circostanze, è comprensibile la loro
reazione: cominciarono a gridare.

Il Signore li tranquillizzò: Coraggio,
sono io, non abbiate paura! [6].
Non calmò in quel momento il vento
e le onde, ma diede loro una luce
perché il loro cuore non venisse
meno: so che state attraversando
delle difficoltà, ma non temete,
continuate a combattere, abbiate
fiducia che io non vi ho dimenticato
e continuo a starvi vicino.

Pietro ebbe una reazione impulsiva: 
Signore, se sei tu, comandami di



venire verso di te sulle acque [7].
Fra gli apostoli è quasi sempre Pietro
che si lancia, nel bene e nel male: è
quello che riceve i rimproveri più
forti dal Signore [8] ed è anche colui
che gli rende testimonianza con
un’audacia che finisce per trascinare
gli altri in momenti difficili [9]. Ma la
sua iniziativa questa volta appare
sorprendente anche in un carattere
impulsivo: Simone si trova
nell’imbarazzo di dover scendere
dalla barca e appoggiarsi su una
superficie agitata, incontrollata,
impossibile da dominare e da
prevedere.

Alla voce del Maestro, estrasse un
piede dal bordo, poi l’altro e
cominciò a camminare verso il
Signore: voleva avvicinarsi a Cristo
ed era disposto a qualsiasi cosa per
riuscirci.

Magari i propositi di maggiore
generosità che facciamo davanti al



Signore in momenti di inquietudine
non si fermassero alle parole. Magari
la nostra fiducia nel Signore fosse più
forte dell’indecisione o del timore di
metterli in pratica. Magari fossimo
capaci di tirar fuori i piedi dal bordo,
anche se comporta di appoggiarli su
una base apparentemente per nulla
adatta a sostenerci, e camminare
verso Cristo. Perché per arrivare a
Dio bisogna rischiare, si deve
perdere la paura delle apprensioni,
occorre essere disposti a giocarsi la
vita.

Camminando sulle acque Pietro
sentiva le onde e il vento più degli
altri: la sua vita dipendeva dalla fede
più della vita degli altri, proprio
perché era sceso dalla barca e
camminava verso Gesù. Non è questa
la rischiosa situazione del cristiano?
Non stiamo anche noi cercando di
camminare verso il Signore in
circostanze – esterne, ma anche



interne – che in buona parte
sfuggono al nostro controllo?

Siamo più esposti alle onde di coloro
che, temendo di affrontare
l’immensità del soprannaturale,
preferiscono la povera e apparente
sicurezza che offre loro il piccolo
ambito della loro barca. È dunque
strano che a volte notiamo che il
suolo si muove, che proviamo una
certa inquietudine? Sono proprio
questi i momenti per prendere atto
ancora una volta che viviamo di fede;
non di una fede che calma le onde,
che elimina la paura di camminare
su di esse, ma piuttosto di una fede
che in mezzo alla paura ci dà una
luce, che dà senso alle onde.

Per fede [gli Israeliti] passarono il
Mar Rosso come fosse terra
asciutta. Quando gli Egiziani
tentarono di farlo, vi furono
inghiottiti [10]. Senza fede le
difficoltà della vita ci inghiottiscono,



ci appesantiscono, vi affoghiamo
dentro. Con la fede non le evitiamo,
ma abbiamo più risorse, sappiamo
che Dio può trasformarle in nostro
favore: il popolo eletto doveva essere
spaventato e terrorizzato di
camminare in fondo al mare, con
inoltre il pericolo che i nemici lo
raggiungessero; ma attraverso questa
difficoltà e questa paura ottenne la
salvezza. Alla fine si conferma che la
paura di camminare verso Dio offre
una base più solida, per edificare la
propria vita, dell’apparente sicurezza
che offre la barca.

Insicurezze

Pietro aveva già fatto un certo
numero di passi quando, vedendo
che il vento era molto forte, si
spaventò. Cominciò ad affondare e
chiese aiuto al Signore. E subito
Gesù tese la mano, lo afferrò e gli
disse: «Uomo di poca fede, perché
hai dubitato»? [11].



Uomo di poca fede. Chi legge il
Vangelo rimane sorpreso di fronte a
queste parole. Perfino è possibile che
si senta appesantito e si domandi: se
il Signore rimprovera per la sua
mancanza di fede colui che, vincendo
la paura, è sceso dalla barca e ha
cominciato a camminare verso di
Lui, che cosa potrebbe dire di me?
Ho qualche speranza che un giorno
Cristo veda in me un uomo o una
donna di fede? Ma se continua a
meditare gli si porranno anche altre
domande.

Forse Gesù si aspettava che Pietro
camminasse sopra il mare in piena
tranquillità, come l’avrebbe fatto
sulla terra ferma in un giorno calmo
e soleggiato? Le parole del Signore
significano forse che dobbiamo
essere impassibili o indifferenti
davanti alle difficoltà? No, perché lo
stesso Gesù fu angosciato nell’orto di
fronte a qualcosa di oggettivamente
temibile.



La lotta per vivere di fede non ha
come meta il sentirsi sicuri davanti
alle difficoltà; non ha come obiettivo
che le cose non ci turbino, che non ci
importi ciò che è importante, che non
ci dolga ciò che è doloroso, o che non
ci preoccupi ciò che è preoccupante.
È piuttosto l‘impegno di non
dimenticare che Dio non ci lascia mai
e di approfittare di queste
circostanze difficili per avvicinarci di
più a Lui. Davvero, la vita, di per
sé, è ristretta e insicura. Ma questo
contribuirà a renderti più
soprannaturale, a farti vedere la
mano di Dio: e così sarai più
umano e comprensivo con chi ti sta
accanto [12].

È logico che Pietro provasse paura ed
è logico che la provasse fin dai primi
passi perché ciò che stava facendo
superava le sue capacità umane, sia
che ci fossero il vento e le onde, sia
che non ci fossero: non è più facile



camminare sull’acqua senza vento e
onde che con essi.

Dov’era, dunque, la mancanza di
fede di Pietro? Forse non tanto
nell’insicurezza provata, quanto nel
dubitare di Cristo. Fino a quel
momento il suo sguardo era fisso su
di Lui; si sentiva insicuro,
naturalmente, ma non ci faceva
molto caso perché l’importante, ciò
che catturava la sua attenzione,
erano i suoi passi verso il Maestro.
Improvvisamente fu cosciente della
sua insicurezza e non si fidò di Gesù.
L’insicurezza naturale, ragionevole,
degenerò in paura.

Timori

La paura attanaglia e rende reali
problemi che prima sono solo
nell’immaginazione. Alcune cose ci
succedono perché abbiamo paura
che ci succedano: paura di avere una
tentazione, paura di diventare
nervosi, paura di fare brutta figura,



paura di non riuscire a spiegare
qualcosa con la sufficiente fermezza,
paura di non saper afferrare un
problema…

Come lottare? Cerchiamo di accettare
questa insicurezza, perché solo così
eviteremo che si trasformi in oggetto
della nostra attenzione.

Non ci deve importare come ci
sentiamo mentre agiamo. Così
potremo camminare verso Gesù tra
le onde e il vento, senza angosciarci
per la difficoltà che questo suppone.

San Giovanni scrive in una delle sue
lettere che nell’amore non c’è
timore, al contrario l’amore
perfetto caccia il timore, (…) e chi
teme non è perfetto nell’amore 
[13]. A San Josemaría piaceva
riassumerlo così:Chi ha paura, non
sa amare [14]. L’amore e la paura
appartengono a ordini diversi, che si
escludono. Possono convivere solo
quando l’amore non è perfetto.



La paura è un sentimento di
inquietudine di fronte alla possibilità
di perdere qualcosa che si ha o si
anela di possedere in futuro. Orbene,
l’insicurezza forma parte della
condizione umana, del fatto che non
abbiamo un perfetto dominio
neppure su noi stessi. Per questo non
possiamo escludere del tutto
l’insicurezza in questa vita.
Altrimenti, la speranza non sarebbe
una virtù, perché dove c’è certezza
assoluta non ci può essere speranza 
[15].

L’ordine dell’amore deve escludere,
pertanto, il timore, ma non per forza
l’insicurezza. Vivere nell’ordine
dell’amore significa, dunque, che
l’insicurezza non deve degenerare in
paura, vuol dire accettarla,
assumerla integrandola entro una
visione più ampia, con la fiducia in
Dio, senza pretendere falsamente di
escluderla del tutto. Non possiamo
aspirare a una sicurezza totale.



L’insicurezza che possiamo provare
di fronte alle nostre poche forze è
occasione di rafforzare l’abbandono
in Dio.

In questo modo, la fede non si vede
come un peso, ma come una luce,
come qualcosa che indica un
cammino, che insegna ad
approfittare della propria miseria
per aprire l’anima a Dio. Il cristiano
non si aspetta da Dio che lo faccia
sentire sicuro in se stesso; si aspetta
che la fiducia in Lui lo aiuti a vedere
più in là della sua insicurezza. Se il
nostro sguardo non si ferma ai
propri limiti, ma, senza respingerli, li
trascende, possiamo davvero
escludere il timore e vivere
nell’ordine dell’amore.

Un uomo o una donna di fede
sperimentano l’inquietudine, il
dubbio, diventano nervosi, provano
vergogna, temono di far brutta
figura, si vedono incapaci… Ma



accettano questi sentimenti senza
dar loro più importanza di quella che
hanno, senza permettere che
catturino il loro sguardo e li
paralizzino; non si ribellano contro
di essi, non li vedono come una
prova della loro mancanza di fede,
né si lasciano scoraggiare per il fatto
di provarli; vanno avanti anche se
scoprono punti di dottrina che
devono capire meglio, o anche se si
sentono superati o fuori posto…o
anche se trema loro la voce. Hanno
imparato a non attribuire particolare
attenzione a queste inquietudini.
Hanno imparato a camminare verso
Cristo fra le onde. E se la forza del
vento o del mare impediscono loro di
vederlo, sanno di essere bambini. 
Hai visto le madri della terra, con
le braccia aperte, seguire i loro
piccoli, quando s'avventurano,
traballanti, a fare senza sostegno i
primi passi? —Tu non sei solo: ti
sta accanto Maria [16].



Con Lei, l’anima ha imparato a
fidarsi di Dio.

Julio Diéguez, Professore di Teologia
Morale presso la Pontificia
Università della Santa Croce

-------------------------------

[1] Cfr Mt 14, 20-21.

[2] Cfr Mt 14, 22-23.

[3] Mt 14, 24.

[4] Cfr Mc 6, 48.

[5] Cfr Mt 14, 25.

[6] Mt 14, 27.

[7] Mt 14.28.

[8] Cfr Mt 16, 23; Mc 8, 33.

[9] Cfr Mt 16, 15-16; Gv 6, 67-68.

[10] Eb 11, 29.



[11] Mt 14, 29-31.

[12] San Josemaría, Solco, n. 762.

[13] I Gv 4, 18.

[14] San Josemaría, Forgia, n. 260.

[15] Cfr Rm 8, 24.

[16] San Josemaría, Cammino, n. 900.

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/camminare-
verso-gesu-cristo/ (12/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/camminare-verso-gesu-cristo/
https://opusdei.org/it-ch/article/camminare-verso-gesu-cristo/
https://opusdei.org/it-ch/article/camminare-verso-gesu-cristo/

	Camminare verso Gesù Cristo

