
opusdei.org

Amore per i poveri
in San Josemaría

Papa Francesco ha collocato
l’amore per i poveri al centro
della sua azione pastorale. Sono
parole che trovano profonda
risonanza negli scritti di san
Josemaría, come sottolinea
l'articolo di Martin Schlag di cui
riportiamo alcuni stralci.

11/03/2016

Papa Francesco ha collocato
l’amore per i poveri al centro della
sua azione pastorale. Nella sua
Esortazione apostolica Evangelii

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html


Gaudium (novembre 2013)
incoraggia a inserire i poveri
nell’economia di mercato aprendo
loro la possibilità di procurarsi il
necessario. Abbiamo bisogno di
riforme strutturali che diano ai
poveri la dignità di guadagnarsi il
pane, dice Papa Francesco, «perché
nel lavoro libero, creativo,
partecipativo e solidale, l’essere
umano esprime e accresce la
dignità della sua vita» (EG, n. 192).
Sono parole che trovano profonda
risonanza negli scritti di san
Josemaría, come sottolinea
l'articolo di Martin Schlag "Amore
per i poveri in San Josemaría",
pubblicato nel n. 8 di Studia et
Documenta, di cui riportiamo
alcuni stralci.

Pochi temi suscitano tanta passione
come quello della povertà socio-
economica e della miseria materiale
nella quale si trovano individui e
ampi strati della società.

https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://w2.vatican.va/content/francesco/it/apost_exhortations/documents/papa-francesco_esortazione-ap_20131124_evangelii-gaudium.html
https://www.studiaetdocumenta.org/
https://www.studiaetdocumenta.org/
https://www.studiaetdocumenta.org/
https://www.studiaetdocumenta.org/


Molte tensioni sono nate intorno alla
domanda sulla povertà: Come
viverla? In che misura è necessaria
un’assoluta carenza di possedimenti
per vivere una «povertà» evangelica
e identificarsi in questo modo con
Cristo Gesù? E, in che misura un
cristiano è obbligato a fare
l’elemosina ai poveri? Solo con il
superfluo? O anche con il necessario?
Che cosa è il necessario?

Tutti questi interrogativi non sono
questioni meramente accademiche,
ma interessano la vita quotidiana del
cristiano, cosciente che Cristo, nel
Giudizio finale, ci giudicherà secondo
le nostre opere, anche di amore e di
misericordia.

San Josemaría ha trattato entrambi
gli aspetti della povertà: quello socio-
economico e quello ascetico-
spirituale. Si può affermare che il
fondatore dell’Opus Dei viveva e
insegnava una «opzione

https://it.josemariaescriva.info/sezione/profilo-biografico
https://it.josemariaescriva.info/articolo/l92opus-dei


preferenziale, ma non esclusiva, per i
poveri», secondo la formulazione
della Conferenza di Medellin, pur
senza citarla, cosa che si spiega
tenendo conto della confusione e
dell’abuso che nel corso della sua
vita si erano creati con queste
espressioni nell’ambito della
«teologia della liberazione».

Amore cristocentrico per i poveri

San Josemaría dedicò la sua vita ad
aprire un cammino spirituale in
mezzo al mondo per cristiani laici e
sacerdoti secolari, di tutti gli
ambienti sociali. Questa missione
fondazionale implicava, fra molti
altri aspetti, la necessità di
evidenziare i modi di concepire la
povertà più tipici della vita religiosa
e non appropriati alla secolarità di
un uomo o di una donna in mezzo al
mondo, nella società, nella sua
famiglia. La virtù della povertà
riguarda qualsiasi cristiano



battezzato. Ciò che varia è il modo di
viverla, nel senso delle
manifestazioni esterne, che non
devono essere sempre le stesse. Per
questo san Josemaría scrisse: «La
vera povertà non consiste nel non
avere, ma nell’essere distaccato: nel
rinunciare volontariamente al
dominio sulle cose. –Ecco perché vi
sono dei poveri che in realtà sono
ricchi. E viceversa» (Cammino, n.
632).

Vivere la virtù della povertà, il
distacco dalle cose che si usano,
significa per san Josemaría
domandarsi: «In rapporto alla
povertà e alle ricchezze, ho lo stesso
spirito di Gesù, e i suoi stessi
sentimenti?» (Forgia, n. 888). «Se
siamo vicini a Cristo e seguiamo le
sue orme, dobbiamo amare di tutto
cuore la povertà, il distacco dai beni
terreni, le privazioni» (Forgia, n.
997).

https://it.escrivaworks.org/book/cammino-indice.htm
https://it.escrivaworks.org/book/forgia-indice.htm


Se l’amore al distacco deriva dal
desiderio di imitare Cristo e di stare
accanto a lui, con più forza occorre
affermare lo stesso circa l’amore per
i poveri. Imitare Cristo e amare la
sua santa volontà è amare e vedere
lui in tutte le persone, specialmente
nei malati, nei bambini, nei poveri e
nei disabili: «È proprio tra gli umili
che egli sta più volentieri» (Solco,
228). Essere cristiano richiede «una
visione chiara e una volontà decisa
per poter agire secondo il volere di
Dio» superando «i piccoli traguardi
del prestigio o dell’ambizione o di
altre finalità che possono sembrare
più nobili, come la filantropia o la
compassione davanti alle disgrazie
altrui: è passare attraverso tutto
questo, mirando al termine ultimo e
radicale dell’amore che Cristo ha
rivelato morendo per noi» (È Gesù
che passa, n.98). Essere cristiano,
pertanto, significa vedere tutti con gli
occhi di Gesù.

https://it.escrivaworks.org/book/solco-indice.htm
https://it.escrivaworks.org/book/gesu_che_passa.htm
https://it.escrivaworks.org/book/gesu_che_passa.htm


San Josemaría è molto chiaro nel
denunciare come false una
spiritualità e una religiosità
rinchiuse nella pietà «personale» e
aliene alle esigenze della giustizia
sociale. «Non si ama la giustizia, se
non si desidera di vederla compiuta
in favore degli altri. Nemmeno è
lecito chiudersi in una religiosità
comoda, che dimentica i bisogni del
prossimo. Chi desidera essere giusto
agli occhi di Dio, si sforza di
compiere concretamente la giustizia
tra gli uomini. E non soltanto per il
buon motivo di non occasionare
ingiuria al nome di Dio, ma anche
perché essere cristiani significa fare
proprie tutte le nobili aspirazioni
umane. Parafrasando una nota frase
dell’apostolo Giovanni, si può dire
che chi afferma di essere giusto con
Dio, ma non lo è con gli uomini, è
menzognero, e la verità non dimora
in lui» (È Gesù che passa, n. 52).



Il contatto personale di san Josemaría
con la povertà

Durante l'adolescenza san Josemaría,
come conseguenza del fallimento del
negozio che suo padre dirigeva a
Barbastro, sperimentò i problemi che
accompagnano un crollo in campo
economico, che obbligarono la sua
famiglia a lasciare la città natale e a
trasferirsi a Logrogno, dove visse
molto modestamente. La morte di
suo padre nel 1924 fece sì che la sua
famiglia – sua madre e i suoi due
fratelli – passassero a suo carico,
mentre era un sacerdote giovane e di
scarse risorse. Più tardi, a Madrid, la
famiglia passò momenti di vera
povertà.

Nello stesso tempo san Josemaría si
prodigò in un estenuante servizio fra
i più poveri dei poveri della città
madrilena. Passò molte ore del
giorno camminando per i quartieri
più miserabili, soccorrendo i

https://it.josemariaescriva.info/articolo/tra-i-poveri-e-gli-ammalati
https://it.josemariaescriva.info/articolo/tra-i-poveri-e-gli-ammalati


moribondi e i malati incurabili e
contagiosi. Amministrava loro i
sacramenti, li aiutava materialmente
con un servizio abnegato, portava
loro affetto e fortezza nelle loro
sofferenze. Si dedicava ai poveri nel
corpo e nell’anima, conoscendo le
loro sofferenze e, allo stesso tempo,
commuovendosi di fronte alla
integrità cristiana che molti di loro
manifestavano. Più volte commentò
che l’Opus Dei era nato negli ospedali
e tra i poveri di Madrid e che erano
stati proprio loro la fortezza
dell’Opera, parole con le quali
sottolineava il valore redentore del
dolore e la dignità dell’essere umano
anche nell’estrema povertà.

All’inizio del suo apostolato con
universitari –siamo sempre a Madrid
nella prima metà degli anni trenta–
iniziò una consuetudine tra gli
universitari: le «visite ai poveri».
Ossia l’abitudine di invitare giovani
universitari – che erano



economicamente benestanti –, a
visitare poveri e malati, facendo loro
compagnia, prestando loro un
servizio e manifestando un affetto
che li consolasse nella loro
solitudine. Queste visite erano un
autentico modo di formare quegli
studenti, che imparavano così a
vedere Cristo nelle persone
bisognose e a prender coscienza
della serietà della vita. In questa
scuola di generosità si scolpiva nei
loro cuori la convinzione che la
carità non sta nel dare un aiuto
anonimo e freddo, ma nel cogliere i
problemi degli altri e nel farli propri.

In questo modo si gettavano le basi
perché, in futuro, queste persone
affrontassero la vita con un
atteggiamento responsabile e
generoso e sapessero aiutare senza
umiliare, anzi sollevando gli altri.
San Josemaría insisteva molto su
questo aspetto, che costituisce uno
dei tratti caratteristici della sua



predicazione e del suo
insegnamento: «La carità cristiana
non si limita a dare un soccorso
economico ai bisognosi, ma si
impegna innanzitutto a rispettare e a
comprendere ogni persona come tale
nella sua intrinseca dignità di uomo
e di figlio del Creatore» (È Gesù che
passa, n 72). Proclamava che
l’autentica carità non è ufficiale né
secca e non si può confondere con
una beneficenza più o meno formale,
con una elemosina o con un servizio
prestato senza anima. Agire in altro
modo è un’«aberrazione» –
commenta in una delle sue omelie –
ben espressa nel «rassegnato
lamento di una malata. “Qui mi
trattano con carità, ma mia madre mi
curava con affetto”. L’amore che
nasce dal cuore di Cristo non può dar
spazio a simili distinzioni» (Amici di
Dio, n. 229)

Carità universale senza escludere
nessuno

https://it.escrivaworks.org/book/amici_di_dio.htm
https://it.escrivaworks.org/book/amici_di_dio.htm


San Josemaría sottolinea con forza la
necessità di vivere la solidarietà
senza classismi e senza esclusivismi
di alcun genere. Gesù Cristo è venuto
sulla terra per portare la pace a tutti
gli uomini, scrive in un’omelia: a tutti
«non soltanto ai ricchi, né soltanto ai
poveri, ma a tutti gli uomini, a tutti i
fratelli. Perché tutti siamo fratelli in
Gesù, tutti figli di Dio e fratelli di
Cristo e sua Madre è nostra Madre.
Sulla terra non c’è che una razza:
quella dei figli di Dio» (È Gesù che
passa, n. 13). E più avanti ripete:« Noi
cristiani non possiamo essere
esclusivisti, non possiamo
discriminare o classificare le anime.
Molti verranno dall'Oriente e
dall'Occidente; tutti hanno spazio nel
cuore di Cristo. Le sue braccia —
guardiamolo di nuovo nel presepe —
sono quelle di un bambino: ma sono
le stesse che aprirà sulla croce per
attirare a sé tutti gli uomini » (È Gesù
che passa, n. 38).



Servizio centrato sul lavoro
professionale

San Josemaría vede nel lavoro
professionale un mezzo privilegiato
per realizzare l’amore ai poveri. Esso
implica una fonte di creazione di
nuovi beni e pertanto di progresso.
Perché ottenga questo valore in
pienezza deve essere ben fatto, con
dominio tecnico del campo o settore
in cui si esercita, conforme ai
principi etici, e accompagnato dallo
spirito di servizio e di solidarietà. Il
lavoro, pertanto, ha intrinsecamente
un valore sociale; da qui
l’importanza delle attività educative
e di formazione, per rendere le
persone capaci non solo di
migliorare la propria posizione, ma
anche di contribuire a loro volta allo
sviluppo degli altri. I poveri, scrive
san Josemaría, «hanno bisogno del
pane della terra, che sostiene la loro
vita, e anche del pane del Cielo che
illumina e dà calore ai loro cuori.



Con il vostro lavoro e con le
iniziative che si promuovono a
partire da esso, con le amicizie e le
relazioni che suscita, voi potete e
dovete mettere in pratica quel
precetto apostolico»[di lavorare: cfr.
Ef 4, 28].(È Gesù che passa, n. 49)

In questo contesto san Josemaría
accentua sia la responsabilità dei
laici di fronte alle ingiustizie sociali
che la loro libertà. Riteneva che,
come sacerdote, non doveva
consigliare o dare soluzioni tecniche
concrete: queste dovevano essere
cercate dai fedeli laici, chiamati a
umanizzare e santificare le realtà
terrene dal di dentro, attraverso il
dialogo e il lavoro qualificato. Ma
stimolava con molta forza la
responsabilità sociale dei cristiani,
promuovendo in questo modo, in
tutto il mondo, una grande varietà di
iniziative per la promozione umana
e sociale: opere assistenziali, di
promozione sociale e rurale, di



formazione cristiana di imprenditori
e industriali, di volontariato. «Un
uomo o una società che non
reagiscano davanti alle tribolazioni e
alle ingiustizie, e che non cerchino di
alleviarle, non sono un uomo o una
società all’altezza dell’amore del
cuore di Cristo. I cristiani – pur
conservando sempre la più ampia
libertà di studiare e di mettere in
pratica soluzioni diverse, e godendo
pertanto di un logico pluralismo –
devono coincidere nel comune
desiderio di servire l’umanità.
Altrimenti il loro cristianesimo non
sarà la Parola e la Vita di Gesù; sarà
un travestimento, un inganno. Di
fronte a Dio e di fronte agli
uomini» (È Gesù che passa, , n. 167).

Conclusione

«Un segreto. – Un segreto a gran
voce: queste crisi mondiali sono crisi
di santi. –Dio vuole un pugno di
uomini “suoi” in ogni attività umana.



– Poi… “pax Christi in regno Christi” –
la pace di Cristo nel regno di
Cristo» (Cammino, n. 301).

Queste parole di san Josemaría
presuppongono una distinzione, ma
insieme una relazione, tra etica
individuale ed etica sociale. La
santità personale, quando è
autentica, porta a configurare
umanamente e cristianamente la
società, i costumi, le leggi, le
strutture, in un parola la cultura.
Sarebbe un autoinganno pensare che
un mero sforzo individualista
sarebbe già santità, e che, per
qualche invisibile meccanismo,
questo impegno per raggiungere la
propria perfezione potrebbe
generare automaticamente il bene
comune. Gli uomini e le donne,
vivendo lo spirito di Cristo, ed
essendo presenti in tutte le attività
umane, contribuiranno a cambiare le
strutture, se sanno indirizzarle al
bene comune terreno: la pace, la



libertà e la giustizia sociale. Per
offrire la fraternità a tutti gli esseri
umani, in primo luogo ai poveri, è
necessaria una motivazione che
supera la mera filantropia; è
necessario l’amore del cuore di Gesù,
che desidera realizzare, se noi
uomini lo lasciamo agire in noi, il
«miracolo della fraternità».

Scarica la traduzione italiana
dell'intero articolo

Leggi l'articolo originale in spagnolo
su Studia et Documenta 8 (2014)
361-374

Martin Schlag è docente di teologia
morale sociale presso la Pontificia
Università della Santa Croce
(Roma)

pdf | documento generato
automaticamente da https://

https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v2/schlag-amore-per-i-poveri-.pdf
https://multimedia.opusdei.org/pr/doc/v2/schlag-amore-per-i-poveri-.pdf
https://www.isje.org/setd/2014/Notiziario-Schlag-setd-8-2014.pdf
https://www.isje.org/setd/2014/Notiziario-Schlag-setd-8-2014.pdf
https://www.pusc.it/
https://www.pusc.it/
https://opusdei.org/it-ch/article/amore-per-i-poveri-in-san-josemaria/


opusdei.org/it-ch/article/amore-per-i-
poveri-in-san-josemaria/ (02/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/amore-per-i-poveri-in-san-josemaria/
https://opusdei.org/it-ch/article/amore-per-i-poveri-in-san-josemaria/

	Amore per i poveri in San Josemaría

