
opusdei.org

Amare il mondo
appassionatamente |
Omelia di san
Josemaría

Omelia pronunciata da san
Josemaría Escrivá durante la
messa nel Campus
dell'università di Navarra, a
Pamplona, l'8 ottobre del 1967.
In questa omelia sono riassunti
i messaggi principali dell'Opus
Dei e della predicazione di san
Josemaría.

05/11/2025



Avete or ora ascoltato la lettura
solenne dei due brani della Sacra
Scrittura corrispondenti alla Messa
della domenica XXI dopo Pentecoste.
Il fatto di aver ascoltato la parola di
Dio vi colloca di già nell'ambito in cui
vogliono situarsi le parole che ora vi
rivolgo: parole di sacerdote,
pronunciate di fronte a una grande
famiglia di figli di Dio nella sua Santa
Chiesa. Parole, quindi, che vogliono
essere soprannaturali, e proclamare
la grandezza di Dio e le sue
misericordie verso gli uomini: parole
che vi preparino a questa
impressionante Eucaristia che oggi
celebriamo nel campus
dell'Università di Navarra.

Considerate un momento la
circostanza cui accennavo.
Celebriamo la Sacra Eucaristia, il
sacrificio sacramentale del Corpo e
del Sangue del Signore, il mistero di
fede che riassume in sé tutti i misteri
del cristianesimo. Celebriamo,



pertanto, l'azione più sacra e
trascendente che noi uomini
possiamo realizzare, per grazia di
Dio, in questa vita: unirci in
comunione con il Corpo e il Sangue
del Signore, viene ad essere per noi,
in un certo senso, come scioglierci
dai legami di terra e di tempo per
trovarci di già con Dio nel Cielo, là
dove Cristo stesso asciugherà le
lacrime dei nostri occhi e dove non ci
sarà morte, né pianto, né gemiti di
fatica, perché il mondo vecchio sarà
ormai passato (cfr Ap 21, 4).

Questa verità così consolante e
profonda, questo significato
escatologico dell'Eucaristia, come
usano dire i teologi, potrebbe però
essere frainteso: e lo è stato
ogniqualvolta si è voluto presentare
la vita cristiana come qualcosa di
esclusivamente "spirituale" —
spiritualista, voglio dire —, riservato
a gente "pura", eccezionale, che non
si mescola alle cose spregevoli di



questo mondo, o tutt'al più le tollera
come una cosa a cui lo spirito è
necessariamente giustapposto, finché
viviamo sulla terra.

Quando si ha questa visione delle
cose, il tempio diventa il luogo per
antonomasia della vita cristiana;
essere cristiano vuol dire allora
andare nel tempio, partecipare alle
cerimonie sacre, abbarbicarsi a una
sociologia ecclesiastica, in una specie
di "mondo" a parte, che si spaccia per
l'anticamera del Cielo, mentre il
mondo comune va per la sua strada.
La dottrina del cristianesimo, la vita
della grazia, passerebbero, dunque,
appena sfiorando l'agitato procedere
della storia umana, senza entrare in
contatto con esso.

In questa mattina di ottobre, nel
momento in cui ci disponiamo ad
addentrarci nel memoriale della
Pasqua del Signore, rispondiamo con
un semplice "no" a questa visione



distorta del cristianesimo. Pensate un
momento alla cornice della nostra
Eucaristia, della nostra Azione di
Grazie: ci troviamo in un tempio
singolare; si potrebbe dire che la
navata è il campus universitario, la
pala d'altare è la biblioteca
dell'Università; attorno ci sono le gru
per la costruzione dei nuovi edifici; e,
sopra di noi, il cielo di Navarra... Non
è forse vero che questo sguardo a ciò
che abbiamo intorno vi conferma —
con un'immagine viva e
indimenticabile — che è la vita
ordinaria il vero "luogo" della vostra
esistenza cristiana? Figli miei, lì dove
sono gli uomini vostri fratelli, lì dove
sono le vostre aspirazioni, il vostro
lavoro, lì dove si riversa il vostro
amore, quello è il posto del vostro
quotidiano incontro con Cristo. È in
mezzo alle cose più materiali della
terra che ci dobbiamo santificare,
servendo Dio e tutti gli uomini.



Ho insegnato incessantemente, con
parole della Sacra Scrittura, che il
mondo non è cattivo: perché è uscito
dalle mani di Dio, perché è creatura
sua, perché Jahvè lo guardò e vide
che era buono (cfr Gn 1, 7 ss.). Siamo
noi uomini a renderlo cattivo e
brutto, con i nostri peccati e le nostre
infedeltà. Siatene pur certi, figli miei:
qualsiasi specie di evasione dalle
realtà oneste di tutti i giorni significa
per voi uomini e donne del mondo, il
contrario della volontà di Dio. Dovete
invece comprendere adesso — con
una luce tutta nuova — che Dio vi
chiama per servirlo "nei" compiti e
"attraverso" i compiti civili,
materiali, temporali della vita
umana: in un laboratorio, nella sala
operatoria di un ospedale, in
caserma, dalla cattedra di
un'università, in fabbrica, in officina,
sui campi, nel focolare domestico e in
tutto lo sconfinato panorama del
lavoro, Dio ci aspetta ogni giorno.



Sappiatelo bene: c'è "un qualcosa" di
santo, di divino, nascosto nelle
situazioni più comuni, qualcosa che
tocca a ognuno di voi scoprire. A
quegli universitari e a quegli operai
che mi seguivano verso gli anni
trenta, io solevo dire che dovevano
saper "materializzare" la vita
spirituale. Volevo allontanarli in
questo modo dalla tentazione — così
frequente allora, e anche oggi — di
condurre una specie di doppia vita:
da una parte, la vita interiore, la vita
di relazione con Dio; dall'altra, come
una cosa diversa e separata, la vita
famigliare, professionale e sociale,
fatta tutta di piccole realtà terrene.
No, figli miei! Non ci può essere una
doppia vita, non possiamo essere
come degli schizofrenici, se vogliamo
essere cristiani: vi è una sola vita,
fatta di carne e di spirito, ed è questa
che dev'essere — nell'anima e nel
corpo — santa e piena di Dio: questo
Dio invisibile lo troviamo nelle cose
più visibili e materiali. Non vi è altra



strada, figli miei: o sappiamo trovare
il Signore nella nostra vita ordinaria,
o non lo troveremo mai.

Per questo vi posso dire che la nostra
epoca ha bisogno di restituire alla
materia e alle situazioni che
sembrano più comuni, il loro nobile
senso originario, metterle al servizio
del Regno di Dio, spiritualizzarle,
facendone mezzo e occasione del
nostro incontro continuo con Gesù
Cristo.

Il senso cristiano autentico — che
professa la risurrezione della carne
— si è sempre opposto, come è logico,
alla "disincarnazione", senza tema di
essere tacciato di materialismo. È
consentito, pertanto, parlare di un
"materialismo cristiano", che si
oppone audacemente ai materialismi
chiusi allo spirito. Che cosa sono i
sacramenti — orme
dell'Incarnazione del Verbo, come
dissero gli antichi — se non la



manifestazione più evidente di
questa strada che Dio ha scelto per
santificarci e condurci al Cielo? Non
vedete che ogni sacramento è
l'amore di Dio, con tutta la sua forza
creatrice e redentrice, che si dona a
noi servendosi di mezzi materiali?
Che cos'è questa Eucaristia — ormai
imminente — se non il Corpo e il
Sangue adorabili del nostro
Redentore, che si offre a noi
attraverso l'umile materia di questo
mondo — vino e pane —, attraverso
gli "elementi della natura, coltivati
dall'uomo", come l'ultimo Concilio
ecumenico ha voluto ricordare? (cfr
Gaudium et spes, n. 31).

Si comprende bene, figli miei, perché
l'apostolo poteva scrivere: “Tutte le
cose sono vostre, voi siete di Cristo e
Cristo è di Dio” (1 Cor 3, 22—23). Si
tratta di un moto ascensionale che lo
Spirito Santo, diffuso nei nostri cuori,
vuole provocare nel mondo: dalla
terra, fino alla gloria del Signore. E



perché non ci fosse dubbio che in
questo moto si includeva pure ciò
che sembra più prosaico, san Paolo
scriveva anche: “Sia che mangiate,
sia che beviate, fate tutto per la
gloria di Dio” (1 Cor 10, 31).

Questa dottrina della Sacra Scrittura,
che si trova, come sapete, nel cuore
stesso della spiritualità dell'Opus Dei,
vi deve spingere a realizzare il vostro
lavoro con perfezione, ad amare Dio
e gli uomini facendo con amore le
piccole cose della vostra giornata
abituale, scoprendo quel "qualcosa di
divino" che è nascosto nei
particolari. Vengono a pennello, a
questo proposito, i versi del poeta di
Castiglia: “Pian pianino, con bella
grafia: / ché fare le cose bene / vale
più che farle” (Despacito, y buena
letra: / El hacer las cosas bien /
Importa más que el hacerlas. A.
Machado, Poesías completas, 161
[Proverbios y cantares, XXIV] Espasa
—Calpe, Madrid 1940).



Vi assicuro, figli miei, che quando un
cristiano compie con amore le
attività quotidiane meno
trascendenti, in esse trabocca la
trascendenza di Dio. Per questo vi ho
ripetuto, con ostinata insistenza, che
la vocazione cristiana consiste nel
trasformare in endecasillabi la prosa
quotidiana. Il cielo e la terra, figli
miei, sembra che si uniscano laggiù,
sulla linea dell'orizzonte. E invece
no, è nei vostri cuori che si fondono
davvero, quando vivete santamente
la vita ordinaria... Vivere santamente
la vita ordinaria, vi ho detto. E con
queste parole mi riferisco a tutto il
programma del vostro agire
cristiano.

Mettete dunque da parte i sogni, i
falsi idealismi, le fantasticherie, tutto
quell'atteggiamento che sono solito
chiamare "mistica del magari" —
magari non mi fossi sposato, magari
non avessi questa professione,
magari avessi più salute, magari fossi



giovane, magari fossi vecchio!... —, e
attenetevi piuttosto, con sobrietà, alla
realtà più materiale e immediata,
perché è proprio lì che si trova il
Signore: “Guardate le mie mani e i
miei piedi — dice Gesù risuscitato —,
sono proprio io! Toccatemi e
guardate; un fantasma non ha carne
e ossa come vedete che ho io” (Lc 24,
39).

Sono molti gli aspetti dell'ambiente
secolare in cui vi muovete, che
vengono a essere illuminati partendo
da queste verità. Pensate, per
esempio, alla vostra azione di
cittadini nella vita civile. Un uomo
consapevole che il mondo — e non
solo il tempio — è il luogo del suo
incontro con Cristo, ama questo
mondo, si sforza di raggiungere una
buona preparazione intellettuale e
professionale, e va formando — in
piena libertà — il proprio criterio sui
problemi dell'ambiente in cui opera;
e di conseguenza prende le sue



decisioni che, essendo decisioni di un
cristiano, sono anche frutto di una
riflessione personale, umilmente
intesa a cogliere la Volontà di Dio in
questi particolari piccoli e grandi
della vita.

Ma a questo cristiano non viene mai
in mente di credere o di dire che lui
scende dal tempio al mondo per
rappresentare la Chiesa, e che le sue
scelte sono “le soluzioni cattoliche” di
quei problemi. Questo non va, figli
miei! Un atteggiamento del genere
sarebbe clericalismo, “cattolicesimo
ufficiale” o come volete chiamarlo. In
ogni caso, vuol dire violentare la
natura delle cose. Dovete diffondere
dappertutto una vera “mentalità
laicale”, che deve condurre a tre
conclusioni: a essere
sufficientemente onesti da
addossarsi personalmente il peso
delle proprie responsabilità; a essere
sufficientemente cristiani da
rispettare i fratelli nella fede che



propongono — nelle materie
opinabili — soluzioni diverse da
quelle che sostiene ciascuno di noi; e
a essere sufficientemente cattolici da
non servirsi della Chiesa, nostra
Madre, immischiandola in
partigianerie umane.

È evidente che, in questo terreno,
come in tutti, voi non potreste
realizzare questo programma di
vivere santamente la vita ordinaria,
se non fruiste di tutta la libertà che vi
viene riconosciuta sia dalla Chiesa
che dalla vostra dignità di uomini e
di donne creati a immagine di Dio.
La libertà personale è essenziale
nella vita cristiana.

Ma non dimenticate, figli miei, che io
parlo sempre di una libertà
responsabile. Interpretate quindi le
mie parole per quello che sono: un
appello all'esercizio — tutti i giorni! e
non solo nelle situazioni di
emergenza — dei vostri diritti; e



all'esemplare compimento dei vostri
doveri di cittadini — nella vita
politica, nella vita economica, nella
vita universitaria, nella vita
professionale — addossandovi
coraggiosamente tutte le
conseguenze delle vostre libere
decisioni, assumendo la
responsabilità dell'indipendenza
personale che vi spetta.

E questa cristiana “mentalità laicale”
vi consentirà di evitare ogni
intolleranza e ogni fanatismo, ossia
— per dirlo in modo positivo — vi
farà convivere in pace con tutti i
vostri concittadini e favorire anche
la convivenza nei diversi ordini della
vita sociale.

So che non c'è bisogno che vi ricordi
quello che sto ripetendo da tanti
anni. Questa dottrina di libertà civile,
di convivenza e di comprensione, è
un elemento di primissimo piano nel
messaggio che l'Opus Dei diffonde.



C'è bisogno che ribadisca ancora una
volta che gli uomini e le donne che
vogliono servire Cristo Gesù
nell'Opera di Dio sono
semplicemente dei cittadini uguali
agli altri che si sforzano di vivere con
responsabilità seria — fino alle
ultime conclusioni — la loro
vocazione cristiana? Non c'è nulla
che distingua i miei figli dagli altri
membri della società civile.

Invece non hanno nulla in comune
con i membri delle congregazioni
religiose, salvo la fede. Io amo i
religiosi e venero e ammiro le loro
clausure, le loro attività apostoliche,
la loro separazione dal mondo — il
contemptus mundi — che sono "altri"
segni di santità nella Chiesa. Ma il
Signore non mi ha dato una
vocazione religiosa, e il desiderarla
per me sarebbe un disordine.
Nessuna autorità sulla terra mi potrà
obbligare a essere un religioso, come
nessuna autorità può costringermi a



contrarre matrimonio. Sono un
sacerdote secolare: un sacerdote di
Cristo Gesù che ama
appassionatamente il mondo.

Coloro che — assieme a me, povero
peccatore — hanno seguito Gesù
Cristo, sono: una piccola percentuale
di sacerdoti, che hanno esercitato in
precedenza una professione o un
mestiere laicale; un gran numero di
sacerdoti secolari di molte diocesi del
mondo — che in tal modo rinsaldano
la loro obbedienza e il loro amore ai
rispettivi Vescovi, e l'efficacia del
loro lavoro diocesano —, sempre con
le braccia aperte in croce per fare in
modo che tutte le anime trovino
posto nel loro cuore, e che stanno
come me nel bel mezzo della strada,
nel mondo, e lo amano; e la grande
folla di uomini e di donne — di
nazioni diverse, di lingue diverse, di
razze diverse — che vivono del loro
lavoro professionale, sposati la
maggior parte, celibi parecchi altri,



che partecipano assieme ai loro
concittadini al grave compito di
rendere più umana e più giusta la
società temporale; nella nobile lotta
degli impegni quotidiani, con
personale responsabilità — ripeto —,
assaporando assieme agli altri
uomini, gomito a gomito, successi e
insuccessi, sforzandosi di compiere i
loro doveri e di esercitare i loro
diritti sociali e civili.

E tutto questo con naturalezza, come
un qualsiasi cristiano consapevole,
senza mentalità di gente eletta, fusi
nella massa dei loro colleghi, mentre
si impegnano a scoprire gli splendori
divini riverberati nelle realtà più
banali. Anche le opere che l'Opus Dei
promuove come istituzione, hanno
caratteristiche eminentemente
secolari: non sono opere
ecclesiastiche. Non sono rivestite di
nessuna rappresentanza ufficiale
della sacra Gerarchia della Chiesa.
Sono opere di promozione umana,



culturale, sociale, realizzate da
cittadini che si impegnano a
illuminarle con le luci del Vangelo e a
riscaldarle con l'amore di Cristo.

Un dato vi aiuterà a comprenderlo:
l'Opus Dei non ha né avrà mai come
missione, per esempio, quella di
dirigere dei seminari diocesani, nei
quali i Vescovi, "istituiti dallo Spirito
Santo" (cfr At 20, 28) , preparano i
futuri sacerdoti.

L'Opus Dei promuove invece centri di
qualificazione per operai, di
formazione professionale per
contadini, di istruzione elementare,
media e universitaria, e tante e così
diverse attività ancora, in tutto il
mondo, perché il suo slancio
apostolico — come ebbi a scrivere
molti anni or sono — è un mare
senza sponde.

Ma perché dilungarmi su questo
argomento, quando la vostra stessa
presenza qui è più eloquente di un



lungo discorso? Voi, Amici
dell'Università di Navarra, siete parte
di un popolo che è consapevole di
essere impegnato nel progresso della
società cui appartiene. Il vostro
cordiale incoraggiamento, la vostra
preghiera, il vostro sacrificio e i
vostri contributi non scorrono
attraverso i canali del
confessionalismo cattolico; nel dare
la vostra cooperazione, voi siete una
chiara testimonianza di retta
coscienza civica, sollecita del bene
comune temporale; e date prova che
una università può scaturire dalle
energie del popolo ed essere
sostenuta dal popolo.

Una volta ancora, in questa
occasione, desidero manifestare la
mia riconoscenza per la
collaborazione che prestano alla
nostra Università la mia nobilissima
città di Pamplona, la grande e forte
regione navarrese, gli amici
provenienti da ogni parte della



Spagna e infine — lo dico con
particolare commozione — i non
spagnoli e anche i non cattolici e i
non cristiani, che hanno compreso, e
ne danno prova con i fatti,
l'intenzione e lo spirito di questa
impresa.

Tutti hanno contribuito a far sì che
l'Università sia un faro, sempre più
luminoso, di libertà civile, di
preparazione intellettuale, di
emulazione professionale, e un
fattore di stimolo per tutta
l'istruzione universitaria. Il vostro
generoso sacrificio è il supporto di
quest'opera universale, tutta tesa allo
sviluppo delle scienze umane, alla
promozione sociale, alla pedagogia
della fede. Ciò che vi ho appena detto
è stato ben compreso dal popolo di
Navarra, che riconosce pure nella
sua Università quel fattore di
promozione economica per la
regione, e soprattutto di promozione
sociale, che ha consentito a tanti dei



suoi figli un accesso alle professioni
intellettuali altrimenti arduo se non
addirittura impossibile.

È stato indubbiamente l'aver capito il
ruolo dell'Università nella vita stessa
della regione a spingere la Navarra
ad appoggiarla fin dagli inizi:
appoggio destinato senz'altro a
diventare ogni giorno più vasto ed
entusiasta. Io continuo a nutrire la
speranza che arriverà il momento —
perché risponde a criteri di giustizia
e alla realtà vigente in tante nazioni
— in cui lo Stato spagnolo
contribuirà, per quanto lo concerne,
ad alleggerire l'onere di un'attività
che non persegue alcun genere di
profitto privato, ma è invece
totalmente votata al servizio della
società ed a operare efficacemente
per la prosperità attuale e futura
della nazione.

E adesso, figlie e figli miei,
permettetemi di soffermarmi su di



un altro aspetto — particolarmente
toccante — della vita di tutti i giorni.
Mi riferisco all'amore umano,
l'amore autentico e puro fra un uomo
e una donna, il fidanzamento, il
matrimonio. Mi preme di dire una
volta ancora che questo santo amore
umano non è qualcosa di
semplicemente consentito o tollerato,
accanto alle vere attività dello
spirito, come potrebbe sottintendersi
in quei falsi spiritualismi cui
alludevo dianzi. Sono quarant'anni
che sto predicando a viva voce e per
iscritto tutto il contrario, e
finalmente cominciano a
comprenderlo quelli che non lo
capivano.

L'amore che conduce al matrimonio
e alla famiglia può essere anch'esso
un cammino divino, vocazionale,
meraviglioso, una strada per la
completa dedicazione al nostro Dio.
Fate le cose con perfezione, vi
ricordavo, mettete amore nelle



piccole attività della giornata,
scoprite — insisto ancora — quel
"qualcosa di divino" nascosto nei
particolari: tutta questa dottrina ha
speciale applicazione nello spazio
vitale in cui si muove l'amore
umano. Lo sapete bene, professori,
alunni e tutti voi che dedicate la
vostra opera all'Università di
Navarra: io ho affidato i vostri affetti
più cari a Santa Maria, Madre del
Bell'Amore. L'edicola con la sua
statua, l'avete qui: l'abbiamo
costruita con devozione, in mezzo al
campus universitario, perché accolga
le vostre preghiere e l'offerta di
questo meraviglioso e puro amore,
che Lei benedice. “Non sapete che il
vostro corpo è tempio dello Spirito
Santo che avete ricevuto da Dio, e
che non appartenete quindi a voi
stessi?” (1 Cor 6, 19).

Quante volte, davanti alla statua
della Vergine Santa, Madre del
Bell'Amore, voi risponderete con



un'affermazione gioiosa a questa
domanda dell'Apostolo! Si — direte
—, lo sappiamo, Vergine Madre di
Dio, e col tuo efficace aiuto vogliamo
anche viverlo. La preghiera
contemplativa sgorgherà dal vostro
cuore ogni volta che mediterete
questa grandiosa verità: una cosa
così materiale come il mio corpo è
stata prescelta dallo Spirito Santo per
stabilirvi la sua dimora, io non
appartengo più a me stesso..., il mio
corpo e la mia anima — tutt'intero il
mio essere — sono di Dio...

E questa preghiera sarà feconda di
risultati pratici, derivanti dalla
grande conseguenza che lo stesso
Apostolo suggerisce: “Glorificate Dio
nel vostro corpo” (1 Cor 6, 20).

D'altra parte, non potete ignorare che
soltanto fra quelli che comprendono
e valutano in tutta la loro profondità
le considerazioni che abbiamo fatto
sull'amore umano può sorgere la



comprensione ineffabile di cui parla
Gesù (cfr Mt 19, 2), quella che è dono
squisitamente divino e spinge a dare
per intero il corpo e l'anima al
Signore, offrendogli il cuore indiviso,
senza la mediazione dell'amore
terreno.

Ormai devo concludere, figli miei. Vi
dicevo all'inizio che le mie parole
volevano annunciarvi qualcosa della
grandezza e della misericordia di
Dio. Ritengo di averlo fatto dicendovi
di vivere santamente la vita
ordinaria: perché una vita santa nel
mezzo della realtà temporale — una
vita senza risonanza, semplice,
verace — non è forse oggi la
manifestazione più commovente
delle “magnalia” Dei (Sir 18, 4), delle
mirabili prove di misericordia che
Dio ci ha dato sempre, e che sempre
continua a darci per salvare il
mondo? Adesso vi chiedo, con le
parole del salmista, di unirvi alla mia
preghiera e alla mia lode:



“Magnificate Dominum mecum, et
extollamus nomen eius simul” (Sal
33, 4); magnificate con me il Signore,
ed esaltiamo tutti assieme il suo
nome. In altri termini, figli miei,
viviamo di fede.

Prendiamo lo scudo della fede, l'elmo
della salvezza, e la spada dello spirito
che è la Parola di Dio. Così ci sprona
l'apostolo san Paolo nell'epistola agli
Efesini (cfr Ef 6, 2 ss.), di cui un
momento fa veniva data lettura
liturgica. Fede, una virtù di cui tanto
abbiamo bisogno noi cristiani, e in
modo tutto speciale in questo "anno
della Fede" promulgato dal nostro
amatissimo Santo Padre, il Papa
Paolo VI: perché senza fede viene a
mancare la base stessa per la
santificazione della vita di tutti i
giorni. Fede viva in questo momento,
perché ci accostiamo al “mysterium
fidei” (1 Tm 3, 9), la Sacra Eucaristia;
perché stiamo per prendere parte a
questa Pasqua del Signore che



riassume e realizza le misericordie di
Dio verso gli uomini. Fede, figli miei,
per professare che fra pochi istanti,
su quest'ara, si rinnoverà “l'opera
della nostra redenzione” (Preghiera
sulle offerte nella Messa della
Domenica IX dopo Pentecoste).

Fede, per assaporare il Credo e
avvertire intorno a questo altare e in
questa Assemblea la presenza di
Cristo, che ci rende “cor unum et
anima una” (At 4, 32), un solo cuore e
una sola anima; e ci fa diventare
famiglia, Chiesa, una, santa, cattolica,
apostolica e romana, che per noi è
come dire universale. Fede, infine,
figlie e figli carissimi, per dimostrare
al mondo che queste non sono
cerimonie e parole, ma realtà divina,
offrendo agli uomini la
testimonianza di una vita ordinaria
santificata nel nome del Padre e del
Figlio e dello Spirito Santo e di Santa
Maria.



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/amare-il-
mondo-appassionatamente-omelia-di-

san-josemaria/ (01/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/amare-il-mondo-appassionatamente-omelia-di-san-josemaria/
https://opusdei.org/it-ch/article/amare-il-mondo-appassionatamente-omelia-di-san-josemaria/
https://opusdei.org/it-ch/article/amare-il-mondo-appassionatamente-omelia-di-san-josemaria/
https://opusdei.org/it-ch/article/amare-il-mondo-appassionatamente-omelia-di-san-josemaria/

	Amare il mondo appassionatamente | Omelia di san Josemaría

