
opusdei.org

Abissale discesa di
Dio

Molti pensano che l’umiltà
significhi una menomazione
della nostra umanità, rinuncia a
progetti e traguardi
professionali, soffocamento di
ogni genialità; virtù di persone
socialmente emarginate, e
quindi tristi. Niente di più falso.

07/04/2016

La vita di Gesù, figlio unigenito di
Dio, narrata nei Vangeli, è una
lezione di umiltà; chiunque voglia
seguirlo deve impararla: «Imparate



da me che sono mansueto e umile di
cuore» (Mt 11, 29). A san Paolo il
compito di spiegare tale lezione:
«Abbiate in voi gli stessi sentimenti
di Cristo Gesù: egli, pur essendo della
condizione di Dio, non ritenne un
privilegio l’essere come Dio, ma
svuotò sé stesso, assumendo una
condizione di servo, diventando
simile agli uomini. Dall’aspetto
riconosciuto come uomo, umiliò sé
stesso facendosi obbediente fino alla
morte e a una morte di croce» (Fil 2,
5-8).

Molti pensano che l’umiltà significhi
una menomazione della nostra
umanità, rinuncia a progetti e
traguardi professionali,
soffocamento di ogni genialità; virtù
di persone socialmente emarginate, e
quindi tristi. Niente di più falso.
L’umiltà è una virtù squisitamente
cristiana propria di chi è cosciente
della sua connaturale debolezza
umana e della sua condizione di



peccatore, difficile da comprendere
quando non si ha un corretto
rapporto con Dio Creatore.

La consapevolezza di essere creatura
implica il non poter sussistere se non
nella relazione con il Creatore. Non a
caso nei peccati contro la fede si
nasconde tanta superbia. L’uomo ha
assecondato la tentazione del
serpente, ha voluto diventare come
Dio; ha peccato di superbia. Per
rialzarsi dalla sua caduta avrebbe
bisogno di riconoscere e di amare la
sua condizione di creatura, nonché le
gravi conseguenze del peccato nella
sua vita personale e nel mondo,
uscito buono e bello dalle mani di
Dio. Ed ecco che Dio si umilia,
diventa simile agli uomini e guarisce
la nostra superbia: mistero
dell’Incarnazione redentrice.
«Imparate da me», «Vi ho dato un
esempio» (Gv 13, 15), ci dice Gesù
dalla singolare cattedra di Betlemme
e dal Cenacolo. «Da me», che mi son



fatto creatura indigente, sottomesso
a Giuseppe e Maria, che mi sono
abbassato per lavare le vostre
impudicizie e fatto carico di tutte le
conseguenze dei vostri peccati
consegnandomi liberamente
all’umiliazione della passione e
morte di croce.

Gesù ci parla con la sua vita. Più che
parlare preferisce agire, consegnarsi
totalmente a noi. San Pietro lo
esprime bene quando dice di Gesù
che passò in mezzo agli uomini
facendo del bene (At 10, 38), dando la
precedenza al fare sull’insegnare,
leggiamo negli Atti (1, 1). Nessuna
distanza si dà in Lui tra ciò che dice e
ciò che è e fa. Il suo linguaggio
semplice, diretto e per niente
ricercato, è verace, suscettibile di
essere compreso in tutte le lingue e
culture. Gesù non formula teorie,
non si perde in sofismi, viene a
trasformare il mondo con il suo



abbassamento, a redimerci e
innalzarci.

La mangiatoia & il Cenacolo

La mangiatoia e le fasce di
Betlemme, che l’eretico Marcione
giudicava «vergognose» e indegne di
un Dio da adorare, come i bacili e gli
asciugatoi, ugualmente vergognosi,
del Cenacolo, costituiscono per ogni
cristiano un forte richiamo alla
pratica dell’umiltà.

Nella stalla di Betlemme sono
ammessi soltanto gli umili pastori
che nelle vicinanze custodivano i
loro greggi. Per riconoscere nel
Bambino il Figlio di Dio, umiltà
chiama umiltà. Non ci lasciamo
ingannare da considerazioni
bucoliche; essere pastori, per il loro
tipo di vita errabonda, poco igienica
e solitaria, non rende
particolarmente attraenti; semmai
suscitano diffidenza e disprezzo.
Questo tipo di gente ha adorato per



primo il Dio Bambino al posto di tutti
noi. E non si sono limitati ad
adorarlo, sono stati i primi testimoni
del mistero dell’Incarnazione.

La celebrazione cristiana del Natale
ci faccia gioiosi banditori con la
parola e con l’esempio della presenza
di Dio in mezzo a noi. San Josemaría,
nella sua meditazione natalizia dal
titolo significativo Il trionfo di Cristo
nell’umiltà, può servire di guida per
comprendere ciò che significa per
noi il modo di presentarsi di Dio al
mondo: «Mi piace contemplare le
immagini di Gesù Bambino che
rappresentano il Signore nel suo
annientamento, mi ricordano che Dio
ci chiama, che l’Onnipotente ha
voluto presentarsi a noi indifeso,
come bisognoso degli uomini. Dalla
culla di Betlemme Gesù dice a me e a
te che ha bisogno di noi; ci sollecita a
una vita cristiana senza
compromessi, a una vita di
donazione, di lavoro, di gioia; non



imitiamo davvero Gesù Cristo se non
lo seguiamo nell’umiltà. La forza
redentrice della nostra vita sarà
efficace, pertanto, se c’è umiltà, solo
quando smetteremo di pensare a noi
stessi e sentiremo la responsabilità di
aiutare gli altri» (cfr È Gesù che
passa, n. 18).

Se fossimo umili come i pastori,
riconosceremmo nel bambino
adagiato nella mangiatoia il nostro
Salvatore, e arriveremmo a
conoscerci meglio fino a scoprire
tante forme di superbia che san
Josemaría non manca di
esemplificare: «Sentirsi al centro
dell’attenzione degli altri, la
preoccupazione di fare bella figura, il
non rassegnarsi a fare il bene senza
farlo vedere, l’ansia per la propria
sicurezza».

Dio ci viene incontro nell’umiltà
perché ci sia possibile avvicinarlo e
seguirlo. Il racconto di san Luca che



ascoltiamo nella Messa di Natale non
si può scambiare per una bella
favola, ma nemmeno rimpicciolire e
fraintendere a forza di
considerazioni sdolcinate che
tolgono incisività e vigore al racconto
evangelico. Il Dio umile nasce in una
stalla, in una grotta, in luoghi luridi,
che forse Giuseppe avrà avuto
bisogno di ripulire per bene. E noi,
invece, tanto schizzinosi e sofisticati!

Il Natale di Gesù ci dà la capacità di
diventare bambini e di incominciare
umilmente a realizzare tutte le
possibilità di un figlio di Dio, la
pienezza di umanità immaginata da
Dio Creatore e Redentore per ognuno
di noi. La vita di infanzia che Gesù ci
propone non toglie nulla alla nostra
umanità, ma anzi la innalza e la
divinizza. È stato detto: se Dio si è
fatto uomo, essere uomo è la cosa più
grande che ci sia.



Adesso, come ai tempi di Gesù,
abbondano potenza, dominio,
violenza. Gli apostoli ne sono lambiti,
proprio nel Cenacolo. Gesù non si
limita a denunciare e a premunire
dall’orgoglio tutti i suoi discepoli fino
alla fine dei tempi: «Fonda», come
dice Romano Guardini, «la possibilità
di essere cristiani; mostra che cosa
ciò significa, e ne dà la forza per
praticarlo». Gesù ammonisce
amichevolmente gli apostoli
nell’intimità dell’ultima cena: «I re
delle nazioni le governano e coloro
che hanno potere su di esse sono
chiamati benefattori. Voi però non
fate così; ma chi tra di voi è più
grande diventi come il più giovane, e
chi governa come colui che serve.
Infatti chi è più grande, chi sta a
tavola o chi serve? Non è forse colui
che sta a tavola? Eppure io sto in
mezzo a voi come colui che
serve» (Lc 22, 25-28).



Dal dire al fare. Gesù compie un
lavoro da schiavi: lava i piedi dei
commensali e dà la totale
spiegazione del suo gesto: «Sapete ciò
che vi ho fatto? Voi mi chiamate
Maestro e Signore e dite bene perché
lo sono. Se dunque io, il Signore e il
Maestro, ho lavato i vostri piedi,
anche voi dovete lavarvi i piedi gli
uni gli altri. Vi ho dato infatti
l’esempio, perché come ho fatto io,
facciate anche voi» (Gv 13, 12-15).

La lavanda dei piedi degli apostoli è
un’anticipazione di tutto ciò che sarà
l’imminente umiliazione della
passione e morte redentrice di Gesù.
Gesù evidenzia con tale gesto, diceva
Benedetto XVI in un’omelia del
Giovedì Santo, ciò che descrive l’inno
cristologico di san Paolo nella Lettera
ai Filippesi già citata. Gesù depone le
vesti della sua gloria, si cinge con il
panno dell’umanità e si fa schiavo.
Ascoltiamo ancora Guardini:
«L’umiltà non scaturisce nell’uomo.



La sua via non decorre dal basso
all’alto, ma dall’altezza discende.
Umile si fa solo il grande che si china
di fronte al piccolo. Agli occhi di tale
persona, la “piccolezza” ha una
misteriosa dignità. Il fatto che la
veda, la innalzi e si pieghi di fronte a
essa, è umiltà. Essa scaturisce in Dio
e si dirige alla creatura. Mistero
grande! L’Incarnazione è
fondamentale umiltà».

Michelangelo Peláez

Studi Cattolici

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/abissale-
discesa-di-dio/ (25/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/abissale-discesa-di-dio/
https://opusdei.org/it-ch/article/abissale-discesa-di-dio/
https://opusdei.org/it-ch/article/abissale-discesa-di-dio/

	Abissale discesa di Dio

