
opusdei.org

9. La consolazione

Papa Francesco continua il
percorso di catechesi parlando
di un altro elemento importante
per il discernimento: la
consolazione.

23/11/2022

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Continuiamo le catechesi sul
discernimento dello spirito: come
discernere quello che succede nel
nostro cuore, nella nostra anima. E
dopo aver considerato alcuni aspetti
della desolazione – quel buio



dell’anima – parliamo oggi della 
consolazione, che sarebbe la luce
dell’anima, e che è un altro elemento
importante per il discernimento, e da
non dare per scontato, perché può
prestarsi a degli equivoci. Noi
dobbiamo capire cosa è la
consolazione, come abbiamo cercato
di capire bene cosa è la desolazione.

Che cos’è la consolazione spirituale?
È un’esperienza di gioia interiore, che
consente di vedere la presenza di Dio
in tutte le cose; essa rafforza la fede e
la speranza, e anche la capacità di
fare il bene. La persona che vive la
consolazione non si arrende di fronte
alle difficoltà, perché sperimenta una
pace più forte della prova. Si tratta
dunque di un grande dono per la vita
spirituale e per la vita nel suo
insieme. E vivere questa gioia
interiore.

La consolazione è un movimento
intimo, che tocca il profondo di noi



stessi. Non è appariscente ma è
soave, delicata, come una goccia
d’acqua su una spugna (cfr S. Ignazio
di L., Esercizi spirituali, 335): la
persona si sente avvolta dalla
presenza di Dio, in una maniera
sempre rispettosa della propria
libertà. Non è mai qualcosa di
stonato che cerca di forzare la nostra
volontà, non è neppure un’euforia
passeggera: al contrario, come
abbiamo visto, anche il dolore – ad
esempio per i propri peccati – può
diventare motivo di consolazione.

Pensiamo all’esperienza vissuta da
Sant’Agostino quando parla con la
madre Monica della bellezza della
vita eterna; o alla perfetta letizia di
San Francesco – peraltro associata a
situazioni molto dure da sopportare
–; e pensiamo a tanti santi e sante che
hanno saputo fare grandi cose, non
perché si ritenevano bravi e capaci,
ma perché conquistati dalla dolcezza
pacificante dell’amore di Dio. È la 



pace che notava in sé con stupore
Sant’Ignazio quando leggeva le vite
dei santi. Essere consolato è stare in
pace con Dio, sentire che tutto è
sistemato in pace, tutto è armonico
dentro di noi. È la pace che prova
Edith Stein dopo la conversione; un
anno dopo aver ricevuto il Battesimo,
ella scrive – così dice Edith Stein:
«Mentre mi abbandono a questo
sentimento, a poco a poco una vita
nuova comincia a colmarmi e – senza
alcuna tensione della mia volontà – a
spingermi verso nuove realizzazioni.
Questo afflusso vitale sembra
sgorgare da un’attività e da una forza
che non è la mia e che, senza fare
alla mia alcuna violenza, diventa
attiva in me» (Psicologia e scienze
dello spirito, Città Nuova, 1996, 116).
Cioè una pace genuina è una pace
che fa germogliare i buoni
sentimenti in noi.

La consolazione riguarda anzitutto la
speranza, è protesa al futuro, mette



in cammino, consente di prendere
iniziative fino a quel momento
sempre rimandate, o neppure
immaginate, come il Battesimo per
Edith Stein.

La consolazione è una pace tale ma
non per rimanere lì seduti
godendola, no, ti dà la pace e ti attira
verso il Signore e ti mette in
cammino per fare delle cose, per fare
cose buone. In tempo di
consolazione, quando noi siamo
consolati, ci viene la voglia di fare
tanto bene, sempre. Invece quando
c’è il momento della desolazione, ci
viene la voglia di chiuderci in noi
stessi e di non fare nulla. La
consolazione ti spinge avanti, al
servizio degli altri, alla società, alle
persone. La consolazione spirituale
non è “pilotabile” – tu non puoi dire
adesso che venga la consolazione, no,
non è pilotabile – non è
programmabile a piacere, è un dono
dello Spirito Santo: consente una 



familiarità con Dio che sembra
annullare le distanze. Santa Teresa di
Gesù Bambino, visitando a
quattordici anni, a Roma, la basilica
di Santa Croce in Gerusalemme,
cerca di toccare il chiodo lì venerato,
uno di quelli con cui fu crocifisso
Gesù. Teresa avverte questo suo
ardimento come un trasporto
d’amore e di confidenza. E poi scrive:
«Fui veramente troppo audace. Ma il
Signore vede il fondo dei cuori, sa
che l’intenzione mia era pura […].
Agivo con lui da bambina che si
crede tutto permesso e considera
come propri i tesori del
Padre» (Manoscritto Autobiografico,
183). La consolazione è spontanea, ti
porta a fare tutto spontaneo, come se
fossimo bambini. I bambini sono
spontanei, e la consolazione ti porta
ad essere spontaneo con una
dolcezza, con una pace molto grande.
Una ragazza di quattordici anni ci dà
una descrizione splendida della
consolazione spirituale: si avverte un



senso di tenerezza verso Dio, che
rende audaci nel desiderio di
partecipare della sua stessa vita, di
fare ciò che gli è gradito, perché ci
sentiamo familiari con Lui, sentiamo
che la sua casa è la nostra casa, ci
sentiamo accolti, amati, ristorati. Con
questa consolazione non ci si
arrende di fronte alle difficoltà:
infatti, con la medesima audacia,
Teresa chiederà al Papa il permesso
di entrare al Carmelo, benché troppo
giovane, e sarà esaudita. Cosa vuol
dire questo? Vuol dire che la
consolazione ci fa audaci: quando
noi siamo in tempo di buio, di
desolazione, e pensiamo: “Questo
non sono capace di farlo”. Ti butta
giù la desolazione, ti fa vedere tutto
buio: “No, io non posso fare, non lo
farò”. Invece, in tempo di
consolazione, vedi le stesse cose in
modo diverso e dici: “No, io vado
avanti, lo faccio”. “Ma sei sicuro?” “Io
sento la forza di Dio e vado avanti”. E
così la consolazione ti spinge ad



andare avanti e a fare delle cose che
in tempo di desolazione tu non ne
saresti capace; ti spinge a fare il
primo passo. Questo è il bello della
consolazione.

Ma stiamo attenti. Dobbiamo
distinguere bene la consolazione che
è di Dio, dalle false consolazioni.
Nella vita spirituale avviene qualcosa
di simile a quanto capita nelle
produzioni umane: ci sono gli
originali e ci sono le imitazioni. Se la
consolazione autentica è come una
goccia su una spugna, è soave e
intima, le sue imitazioni sono più
rumorose e appariscenti, sono puro
entusiasmo, sono fuochi di paglia,
senza consistenza, portano a
ripiegarsi su sé stessi, e a non curarsi
degli altri. La falsa consolazione alla
fine ci lascia vuoti, lontani dal centro
della nostra esistenza. Per questo,
quando noi ci sentiamo felici, in
pace, siamo capaci di fare qualsiasi
cosa. Ma non confondere quella pace



con un entusiasmo passeggero,
perché l’entusiasmo oggi c’è, poi cade
e non c’è più.

Per questo si deve fare 
discernimento, anche quando ci si
sente consolati. Perché la falsa
consolazione può diventare un
pericolo, se la ricerchiamo come fine
a sé stessa, in modo ossessivo, e
dimenticandoci del Signore. Come
direbbe San Bernardo, si cercano le
consolazioni di Dio e non si cerca il
Dio delle consolazioni. Noi dobbiamo
cercare il Signore e il Signore, con la
sua presenza, ci consola, ci fa andare
avanti. E non cercare Dio che ci porta
le consolazioni, con questo sottinteso,
no, questo non va, non dobbiamo
essere interessati a questo. È la
dinamica del bambino di cui
parlavamo la volta scorsa, che cerca i
genitori solo per avere da loro delle
cose, ma non per loro stessi: va per
interesse. “Papà, mamma” E i
bambini sanno fare questo, sanno



giocare e quando la famiglia è divisa,
e hanno questa abitudine di cercare
lì e cercare qua, questo non fa bene,
questo non è consolazione, quello è
interesse. Anche noi corriamo il
rischio di vivere la relazione con Dio
in modo infantile, cercando il nostro
interesse, cercando di ridurre Dio a
un oggetto a nostro uso e consumo,
smarrendo il dono più bello che è Lui
stesso. Così andiamo avanti nella
nostra vita, che procede fra le
consolazioni di Dio e le desolazioni
del peccato del mondo, ma sapendo
distinguere quando è una
consolazione di Dio, che ti dà pace
fino al fondo dell’anima, da quando è
un entusiasmo passeggero che non è
cattivo, ma non è la consolazione di
Dio.



Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

Papa Francesco

https://www.vatican.va/content/
francesco/it/audiences/2022/
documents/20221123-udienza-
generale.html

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/article/9-la-

consolazione/ (18/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/9-la-consolazione/
https://opusdei.org/it-ch/article/9-la-consolazione/
https://opusdei.org/it-ch/article/9-la-consolazione/

	9. La consolazione

