
opusdei.org

7. La materia del
discernimento. La
desolazione

La prima modalità affettiva,
oggetto del discernimento, è la
desolazione. Ma di che cosa si
tratta? Papa Francesco la
approfondisce in questa nuova
catechesi.

26/10/2022

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Il discernimento, lo abbiamo visto
nelle precedenti catechesi, non è
principalmente un procedimento



logico; esso verte sulle azioni, e le
azioni hanno una connotazione
affettiva anche, che va riconosciuta,
perché Dio parla al cuore. Entriamo
allora in merito alla prima modalità
affettiva, oggetto del discernimento,
cioè la desolazione. Di cosa si tratta?

La desolazione è stata così definita:
«L’oscurità dell’anima, il turbamento
interiore, lo stimolo verso le cose
basse e terrene, l’inquietudine
dovuta a diverse agitazioni e
tentazioni: così l’anima s’inclina alla
sfiducia, è senza speranza, e senza
amore, e si ritrova pigra, tiepida,
triste, come separata dal suo
Creatore e Signore» (S. Ignazio di L., 
Esercizi spirituali, 317). Tutti noi ne
abbiamo esperienza. Credo che in un
modo o nell’altro, abbiamo fatto
esperienza di questo, della
desolazione. Il problema è come
poterla leggere, perché anch’essa ha
qualcosa di importante da dirci, e se



abbiamo fretta di liberarcene,
rischiamo di smarrirla.

Nessuno vorrebbe essere desolato,
triste: questo è vero. Tutti vorremmo
una vita sempre gioiosa, allegra e
appagata. Eppure questo, oltre a non
essere possibile – perché non è
possibile –, non sarebbe neppure un
bene per noi. Infatti, il cambiamento
di una vita orientata al vizio può
iniziare da una situazione di
tristezza, di rimorso per ciò che si è
fatto. È molto bella l’etimologia di
questa parola, “rimorso”: il rimorso
della coscienza, tutti conosciamo
questo. Rimorso: letteralmente è la
coscienza che morde, che non dà
pace. Alessandro Manzoni, nei 
Promessi sposi, ci ha dato una
splendida descrizione del rimorso
come occasione per cambiare vita. Si
tratta del celebre dialogo tra il
cardinale Federico Borromeo e
l’Innominato, il quale, dopo una
notte terribile, si presenta distrutto



dal cardinale, che si rivolge a lui con
parole sorprendenti: «“Voi avete una
buona nuova da darmi, e me la fate
tanto sospirare?”. “Una buona nuova,
io?” – disse l’altro. “Ho l’inferno nel
cuore […]. Ditemi voi, se lo sapete,
qual è questa buona nuova”. “Che
Dio v’ha toccato il cuore, e vuol farvi
suo”, rispose pacatamente il
cardinale» (cap. XXIII). Dio tocca il
cuore e ti viene qualcosa dentro, la
tristezza, il rimorso per qualche cosa,
ed è un invito a iniziare una strada.
L’uomo di Dio sa notare in profondità
ciò che si muove nel cuore.

È importante imparare a leggere la
tristezza. Tutti conosciamo cosa sia la
tristezza: tutti. Ma sappiamo
leggerla? Sappiamo capire cosa
significa per me, questa tristezza di
oggi? Nel nostro tempo, essa – la
tristezza – è considerata per lo più
negativamente, come un male da
fuggire a tutti i costi, e invece può
essere un indispensabile campanello



di allarme per la vita, invitandoci a
esplorare paesaggi più ricchi e fertili
che la fugacità e l’evasione non
consentono. San Tommaso definisce
la tristezza un dolore dell’anima:
come i nervi per il corpo, essa ridesta
l’attenzione di fronte a un possibile
pericolo, o a un bene disatteso (cfr 
Summa Th. I-II, q. 36, a. 1). Per
questo, essa è indispensabile per la
nostra salute, ci protegge perché non
facciamo del male a noi stessi e ad
altri. Sarebbe molto più grave e
pericoloso non avvertire questo
sentimento e andare avanti. La
tristezza alle volte lavora come
semaforo: “Fermati, fermati! È rosso,
qui. Fermati”.

Per chi invece ha il desiderio di
compiere il bene, la tristezza è un 
ostacolo con il quale il tentatore
vuole scoraggiarci. In tal caso, si deve
agire in maniera esattamente
contraria a quanto suggerito, decisi a
continuare quanto ci si era proposto



di fare (cfr Esercizi spirituali, 318).
Pensiamo al lavoro, allo studio, alla
preghiera, a un impegno assunto: se
li lasciassimo appena avvertiamo
noia o tristezza, non concluderemmo
mai nulla. È anche questa
un’esperienza comune alla vita
spirituale: la strada verso il bene,
ricorda il Vangelo, è stretta e in
salita, richiede un combattimento, un
vincere sé stessi. Inizio a pregare, o
mi dedico a un’opera buona e,
stranamente, proprio allora mi
vengono in mente cose da fare con
urgenza – per non pregare e per non
fare le cose buone. Tutti abbiamo
questa esperienza. È importante, per
chi vuole servire il Signore, non
lasciarsi guidare dalla desolazione. E
questo “Ma no, non ho voglia, questo
è noioso…”: stai attento. Purtroppo,
alcuni decidono di abbandonare la
vita di preghiera, o la scelta
intrapresa, il matrimonio o la vita
religiosa, spinti dalla desolazione,
senza prima fermarsi a leggere



questo stato d’animo, e soprattutto
senza l’aiuto di una guida. Una
regola saggia dice di non fare
cambiamenti quando si è desolati.
Sarà il tempo successivo, più che
l’umore del momento, a mostrare la
bontà o meno delle nostre scelte.

È interessante notare, nel Vangelo,
che Gesù respinge le tentazioni con
un atteggiamento di ferma
risolutezza (cfr Mt 3,14-15; 4,1-11;
16,21-23). Le situazioni di prova gli
giungono da varie parti, ma sempre,
trovando in Lui questa fermezza,
decisa a compiere la volontà del
Padre, vengono meno e cessano di
ostacolare il cammino. Nella vita
spirituale la prova è un momento
importante, la Bibbia lo ricorda
esplicitamente e dice così: «Se ti
presenti per servire il Signore,
preparati alla tentazione» (Sir 2,1). Se
tu vuoi andare sulla strada buona,
preparati: ci saranno ostacoli, ci
saranno tentazioni, ci saranno



momenti di tristezza. È come quando
un professore esamina lo studente:
se vede che conosce i punti essenziali
della materia, non insiste: ha
superato la prova. Ma deve superare
la prova.

Se sappiamo attraversare solitudine
e desolazione con apertura e
consapevolezza, possiamo uscirne
rafforzati sotto l’aspetto umano e
spirituale. Nessuna prova è al di
fuori della nostra portata; nessuna
prova sarà superiore a quello che noi
possiamo fare. Ma non fuggire dalle
prove: vedere cosa significa questa
prova, cosa significa che io sono
triste: perché sono triste? Cosa
significa che io in questo momento
sono in desolazione? Cosa significa
che io sono in desolazione e non
posso andare avanti? San Paolo
ricorda che nessuno è tentato oltre le
sue possibilità, perché il Signore non
ci abbandona mai e, con Lui vicino,
possiamo vincere ogni tentazione



(cfr 1 Cor 10,13). E se non la vinciamo
oggi, ci alziamo un’altra volta,
camminiamo e la vinceremo domani.
Ma non permanere morti – diciamo
così – non permanere vinti per un
momento di tristezza, di desolazione:
andate avanti. Che il Signore ti
benedica in questo cammino –
coraggioso! – della vita spirituale, che
è sempre camminare.

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

Papa Francesco

https://www.vatican.va/content/
francesco/it/audiences/2022/
documents/20221026-udienza-
generale.html



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/7-la-materia-
del-discernimento-la-desolazione/

(03/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/7-la-materia-del-discernimento-la-desolazione/
https://opusdei.org/it-ch/article/7-la-materia-del-discernimento-la-desolazione/
https://opusdei.org/it-ch/article/7-la-materia-del-discernimento-la-desolazione/

	7. La materia del discernimento. La desolazione

