
opusdei.org

30. Misericordiosi
come il Padre

Il cristiano deve sempre
perdonare, “l’amore
misericordioso” è “l’unica via
da percorrere”. E’ quanto
affermato da Francesco
all’udienza generale in Piazza
San Pietro.

21/09/2016

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Abbiamo ascoltato il brano del
Vangelo di Luca (6,36-38) da cui è
tratto il motto di questo Anno Santo



straordinario: Misericordiosi come il
Padre. L’espressione completa è:
«Siate misericordiosi come il Padre
vostro è misericordioso» (v. 36). Non
si tratta di uno slogan ad effetto, ma
di un impegno di vita. Per
comprendere bene questa
espressione, possiamo confrontarla
con quella parallela del Vangelo di
Matteo, dove Gesù dice: «Voi dunque
siate perfetti come è perfetto il Padre
vostro celeste» (5,48). Nel cosiddetto
discorso della montagna, che si apre
con le Beatitudini, il Signore insegna
che la perfezione consiste
nell’amore, compimento di tutti i
precetti della Legge. In questa stessa
prospettiva, san Luca esplicita che la
perfezione è l’amore misericordioso:
essere perfettisignifica essere 
misericordiosi. Una persona che non
è misericordiosa è perfetta? No! Una
persona che non è misericordiosa è
buona? No! La bontà e la perfezione
si radicano nella misericordia. Certo,
Dio è perfetto. Tuttavia, se lo



consideriamo così, diventa
impossibile per gli uomini tendere a
quella assoluta perfezione. Invece,
averlo dinanzi agli occhi come
misericordioso, ci permette di
comprendere meglio in che cosa
consiste la sua perfezione e ci sprona
ad essere come Lui pieni di amore, di
compassione, di misericordia.

Ma mi domando: le parole di Gesù
sono realistiche? È davvero possibile
amare come ama Dio ed essere
misericordiosi come Lui?

Se guardiamo la storia della salvezza,
vediamo che tutta la rivelazione di
Dio è un incessante e instancabile
amore per gli uomini: Dio è come un
padre o come una madre che ama di
insondabile amore e lo riversa con
abbondanza su ogni creatura. La
morte di Gesù in croce è il culmine
della storia d’amore di Dio con
l’uomo. Un amore talmente grande
che solo Dio lo può realizzare. È



evidente che, rapportato a questo
amore che non ha misura, il nostro
amore sempre sarà in difetto. Ma
quando Gesù ci chiede di essere
misericordiosi come il Padre, non
pensa alla quantità! Egli chiede ai
suoi discepoli di diventare segno,
canali, testimoni della sua
misericordia.

E la Chiesa non può che essere
sacramento della misericordia di Dio
nel mondo, in ogni tempo e verso
tutta l’umanità. Ogni cristiano,
pertanto, è chiamato ad essere
testimone della misericordia, e
questo avviene in cammino di
santità. Pensiamo a quanti santi sono
diventati misericordiosi perché si
sono lasciati riempire il cuore dalla
divina misericordia. Hanno dato
corpo all’amore del Signore
riversandolo nelle molteplici
necessità dell’umanità sofferente. In
questo fiorire di tante forme di carità



è possibile scorgere i riflessi del volto
misericordioso di Cristo.

Ci domandiamo: Che cosa significa
per i discepoli essere misericordiosi?
Viene spiegato da Gesù con due
verbi: «perdonare» (v. 37) e
«donare» (v. 38).

La misericordia si esprime, anzitutto,
nel perdono: «Non giudicate e non
sarete giudicati; non condannate e
non sarete condannati; perdonate e
sarete perdonati» (v. 37). Gesù non
intende sovvertire il corso della
giustizia umana, tuttavia ricorda ai
discepoli che per avere rapporti
fraterni bisogna sospendere i giudizi
e le condanne. È il perdono infatti il
pilastro che regge la vita della
comunità cristiana, perché in esso si
mostra la gratuità dell’amore con cui
Dio ci ha amati per primo. Il cristiano
deve perdonare! Ma perché? Perché
è stato perdonato. Tutti noi che
stiamo qui, oggi, in piazza, siamo



stati perdonati. Nessuno di noi, nella
propria vita, non ha avuto bisogno
del perdono di Dio. E perché noi
siamo stati perdonati, dobbiamo
perdonare. Lo recitiamo tutti i giorni
nel Padre Nostro: “Perdona i nostri
peccati; perdona i nostri debiti come
noi li perdoniamo ai nostri debitori”.
Cioè perdonare le offese, perdonare
tante cose, perché noi siamo stati
perdonati da tante offese, da tanti
peccati. E così è facile perdonare: se
Di ha perdonato me, perché non
devo perdonare gli altri? Sono più
grande di Dio? Questo pilastro del
perdono ci mostra la gratuità
dell’amore di Dio, che ci ha amato
per primi. Giudicare e condannare il
fratello che pecca è sbagliato. Non
perché non si voglia riconoscere il
peccato, ma perché condannare il
peccatore spezza il legame di
fraternità con lui e disprezza la
misericordia di Dio, che invece non
vuole rinunciare a nessuno dei suoi
figli. Non abbiamo il potere di



condannare il nostro fratello che
sbaglia, non siamo al di sopra di lui:
abbiamo piuttosto il dovere di
recuperarlo alla dignità di figlio del
Padre e di accompagnarlo nel suo
cammino di conversione.

Alla sua Chiesa, a noi, Gesù indica
anche un secondo pilastro: “donare”.
Perdonare è il primo pilastro; donare
è il secondo pilastro. «Date e vi sarà
dato […] con la misura con la quale
misurate, sarà misurato a voi in
cambio» (v. 38). Dio dona ben al di là
dei nostri meriti, ma sarà ancora più
generoso con quanti qui in terra
saranno stati generosi. Gesù non dice
cosa avverrà a coloro che non
donano, ma l’immagine della
“misura” costituisce un
ammonimento: con la misura
dell’amore che diamo, siamo noi
stessi a decidere come saremo
giudicati, come saremo amati. Se
guardiamo bene, c’è una logica
coerente: nella misura in cui si riceve



da Dio, si dona al fratello, e nella
misura in cui si dona al fratello, si
riceve da Dio!

L’amore misericordioso è perciò
l’unica via da percorrere. Quanto
bisogno abbiamo tutti di essere un
po’ più misericordiosi, di non
sparlare degli altri, di non giudicare,
di non “spiumare” gli altri con le
critiche, con le invidie, con le gelosie.
Dobbiamo perdonare, essere
misericordiosi, vivere la nostra vita
nell’amore. Questo amore permette
ai discepoli di Gesù di non perdere
l’identità ricevuta da Lui, e di
riconoscersi come figli dello stesso
Padre. Nell’amore che essi praticano
nella vita si riverbera così quella
Misericordia che non avrà mai fine
(cfr 1 Cor 13,1-12). Ma non
dimenticatevi di questo: misericordia
e dono; perdono e dono. Così il cuore
si allarga, si allarga nell’amore.
Invece l’egoismo, la rabbia, fanno il
cuore piccolo, che si indurisce come



una pietra. Cosa preferite voi? Un
cuore di pietra o un cuore pieno di
amore? Se preferite un cuore pieno
di amore, siate misericordiosi!

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://
opusdei.org/it-ch/article/30-

misericordiosi-come-il-padre/
(29/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/30-misericordiosi-come-il-padre/
https://opusdei.org/it-ch/article/30-misericordiosi-come-il-padre/
https://opusdei.org/it-ch/article/30-misericordiosi-come-il-padre/

	30. Misericordiosi come il Padre

