
opusdei.org

29. Imparate da me

I pastori della Chiesa non si
allontanino dalla gente, ma
seguano l’esempio di Cristo che
stava in mezzo ai poveri per
donare loro la salvezza di Dio.
Così il Papa nella sua catechesi
all’udienza generale in Piazza
San Pietro.

14/09/2016

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Durante questo Giubileo abbiamo
riflettuto più volte sul fatto che Gesù
si esprime con una tenerezza unica,



segno della presenza e della bontà di
Dio. Oggi ci soffermiamo su un passo
commovente del Vangelo (cfr Mt
11,28-30), nel quale Gesù dice:
«Venite a me, voi tutti che siete
stanchi e oppressi, e io vi darò
ristoro. […] Imparate da me, che sono
mite e umile di cuore, e troverete
ristoro per la vostra vita» (vv. 28-29).
L’invito del Signore è sorprendente:
chiama a seguirlo persone semplici e
gravate da una vita difficile, chiama
a seguirlo persone che hanno tanti
bisogni e promette loro che in Lui
troveranno riposo e sollievo. L’invito
è rivolto in forma imperativa: «venite
a me», «prendete il mio giogo»,
«imparate da me». Magari tutti i
leaders del mondo potessero dire
questo! Cerchiamo di cogliere il
significato di queste espressioni.

Il primo imperativo è «Venite a me».
Rivolgendosi a coloro che sono
stanchi e oppressi, Gesù si presenta
come il Servo del Signore descritto



nel libro del profeta Isaia. Così dice il
passo di Isaia: «Il Signore mi ha dato
una lingua da discepolo, perché io
sappia indirizzare una parola allo
sfiduciato» (50,4). A questi sfiduciati
della vita, il Vangelo affianca spesso
anche i poveri (cfr Mt 11,5) e i piccoli
(cfr Mt 18,6). Si tratta di quanti non
possono contare su mezzi propri, né
su amicizie importanti. Essi possono
solo confidare in Dio. Consapevoli
della propria umile e misera
condizione, sanno di dipendere dalla
misericordia del Signore, attendendo
da Lui l’unico aiuto possibile.
Nell’invito di Gesù trovano
finalmente risposta alla loro attesa:
diventando suoi discepoli ricevono la
promessa di trovare ristoro per tutta
la vita. Una promessa che al termine
del Vangelo viene estesa a tutte le
genti: «Andate dunque – dice Gesù
agli Apostoli – e fate discepoli tutti i
popoli» (Mt 28,19). Accogliendo
l’invito a celebrare questo anno di
grazia del Giubileo, in tutto il mondo



i pellegrini varcano la Porta della
Misericordia aperta nelle cattedrali,
nei santuari, in tante chiese del
mondo, negli ospedali, nelle carceri.
Perché varcano questa Porta della
Misericordia? Per trovare Gesù, per
trovare l’amicizia di Gesù, per
trovare il ristoro che soltanto Gesù
dà. Questo cammino esprime la
conversione di ogni discepolo che si
pone alla sequela di Gesù. E la
conversione consiste sempre nello
scoprire la misericordia del Signore.
Essa è infinita e inesauribile: è
grande la misericordia del Signore!
Attraversando la Porta Santa, quindi,
professiamo «che l’amore è presente
nel mondo e che questo amore è più
potente di ogni genere di male, in cui
l’uomo, l’umanità, il mondo sono
coinvolti» (Giovanni Paolo II, Enc. 
Dives in misericordia, 7).

Il secondo imperativo dice: “Prendete
il mio giogo”. Nel contesto
dell’Alleanza, la tradizione biblica

https://w2.vatican.va/content/john-paul-ii/it/encyclicals/documents/hf_jp-ii_enc_30111980_dives-in-misericordia.html


utilizza l’immagine del giogo per
indicare lo stretto vincolo che lega il
popolo a Dio e, di conseguenza, la
sottomissione alla sua volontà
espressa nella Legge. In polemica con
gli scribi e i dottori della legge, Gesù
pone sui suoi discepoli il suo giogo,
nel quale la Legge trova il suo
compimento. Vuole insegnare loro
che scopriranno la volontà di Dio
mediante la sua persona: mediante
Gesù, non mediante leggi e
prescrizioni fredde che lo stesso Gesù
condanna. Basta leggere il capitolo
23 di Matteo! Lui sta al centro della
loro relazione con Dio, è nel cuore
delle relazioni fra i discepoli e si
pone come fulcro della vita di
ciascuno. Ricevendo il “giogo di
Gesù” ogni discepolo entra così in
comunione con Lui ed è reso
partecipe del mistero della sua croce
e del suo destino di salvezza.

Ne consegue il terzo imperativo:
“Imparate da me”. Ai suoi discepoli



Gesù prospetta un cammino di
conoscenza e di imitazione. Gesù non
è un maestro che con severità
impone ad altri dei pesi che lui non
porta: questa era l’accusa che faceva
ai dottori della legge. Egli si rivolge
agli umili, ai piccoli, ai poveri, ai
bisognosi perché Lui stesso si è fatto
piccolo e umile. Comprende i poveri
e i sofferenti perché Lui stesso è
povero e provato dai dolori. Per
salvare l’umanità Gesù non ha
percorso una strada facile; al
contrario, il suo cammino è stato
doloroso e difficile. Come ricorda la
Lettera ai Filippesi: «Umiliò sé stesso
facendosi obbediente fino alla morte
e a una morte di croce» (2,8). Il giogo
che i poveri e gli oppressi portano è
lo stesso giogo che Lui ha portato
prima di loro: per questo è un giogo
leggero. Egli si è caricato sulle spalle i
dolori e i peccati dell’intera umanità.
Per il discepolo, dunque, ricevere il
giogo di Gesù significa ricevere la sua
rivelazione e accoglierla: in Lui la



misericordia di Dio si è fatta carico
delle povertà degli uomini, donando
così a tutti la possibilità della
salvezza. Ma perché Gesù è capace di
dire queste cose? Perché Lui si è fatto
tutto a tutti, vicino a tutti, ai più
poveri! Era un pastore tra la gente,
tra i poveri: lavorava tutto il giorno
con loro. Gesù non era un principe.
E’ brutto per la Chiesa quando i
pastori diventano principi, lontani
dalla gente, lontani dai più poveri:
quello non è lo spirito di Gesù. Questi
pastori Gesù rimproverava, e di loro
Gesù diceva alla gente: “fate quello
che loro dicono, ma non quello che
fanno”.

Cari fratelli e sorelle, anche per noi ci
sono momenti di stanchezza e di
delusione. Allora ricordiamoci queste
parole del Signore, che ci danno
tanta consolazione e ci fanno capire
se stiamo mettendo le nostre forze al
servizio del bene. Infatti, a volte la
nostra stanchezza è causata dall’aver



posto fiducia in cose che non sono
l’essenziale, perché ci siamo
allontanati da ciò che vale realmente
nella vita. Il Signore ci insegna a non
avere paura di seguirlo, perché la
speranza che poniamo in Lui non
sarà delusa. Siamo chiamati quindi a
imparare da Lui cosa significa vivere
di misericordia per essere strumenti
di misericordia. Vivere di
misericordia per essere strumenti di
misericordia: vivere di misericordia
è sentirsi bisognoso della
misericordia di Gesù, e quando noi ci
sentiamo bisognosi di perdono, di
consolazione, impariamo a essere
misericordiosi con gli altri. Tenere
fisso lo sguardo sul Figlio di Dio ci fa
capire quanta strada dobbiamo
ancora fare; ma al tempo stesso ci
infonde la gioia di sapere che stiamo
camminando con Lui e non siamo
mai soli. Coraggio, dunque, coraggio!
Non lasciamoci togliere la gioia di
essere discepoli del Signore. “Ma,
Padre, io sono peccatore, come posso



fare?” – “Lasciati guardare dal
Signore, apri il tuo cuore, senti su di
te il suo sguardo, la sua misericordia,
e il tuo cuore sarà riempito di gioia,
della gioia del perdono, se tu ti
avvicini a chiedere il perdono”. Non
lasciamoci rubare la speranza di
vivere questa vita insieme con Lui e
con la forza della sua consolazione.
Grazie.

© Copyright - Libreria Editrice
Vaticana 

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/29-imparate-
da-me/ (20/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/29-imparate-da-me/
https://opusdei.org/it-ch/article/29-imparate-da-me/
https://opusdei.org/it-ch/article/29-imparate-da-me/

	29. Imparate da me

