
opusdei.org

2. Un esempio:
Ignazio di Loyola

In questa catechesi papa
Francesco prosegue la
riflessione sul discernimento
approfondendo la figura e la
testimonianza di Ignazio di
Loyola.

07/09/2022

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!

Proseguiamo la nostra riflessione sul
discernimento – in questo tempo
parleremo ogni mercoledì del
discernimento spirituale -, e per



questo può aiutarci fare riferimento
a una testimonianza concreta.

Uno degli esempi più istruttivi ce lo
offre Sant’Ignazio di Loyola, con un
episodio decisivo della sua vita.
Ignazio si trova a casa convalescente,
dopo essere stato ferito in battaglia a
una gamba. Per scacciare la noia
chiede qualcosa da leggere. Lui
amava i racconti cavallereschi, ma
purtroppo in casa si trovano solo vite
di santi. Un po’ a malincuore si
adatta, ma nel corso della lettura
comincia a scoprire un altro mondo,
un mondo che lo conquista e sembra
in concorrenza con quello dei
cavalieri. Resta affascinato dalle
figure di San Francesco e San
Domenico e sente il desiderio di
imitarli. Ma anche il mondo
cavalleresco continua a esercitare il
suo fascino su di lui. E così avverte
dentro di sé questa alternanza di
pensieri, quelli cavallereschi e quelli
dei santi, che sembrano equivalersi.



Ignazio però comincia anche a
notare delle differenze. Nella sua
Autobiografia – in terza persona–
scrive così: «Pensando alle cose del
mondo - e alle cose cavalleresche, si
capisce - provava molto piacere, ma
quando, per stanchezza, le
abbandonava si sentiva vuoto e
deluso. Invece, andare a
Gerusalemme a piedi nudi, non
cibarsi che di erbe, praticare tutte le
austerità che aveva conosciute
abituali ai santi, erano pensieri che
non solo lo consolavano mentre vi si
soffermava, ma anche dopo averli
abbandonati lo lasciavano
soddisfatto e pieno di gioia» (n. 8); gli
lasciavano una traccia di gioia.

In questa esperienza possiamo
notare soprattutto due aspetti. Il
primo è il tempo: cioè i pensieri del
mondo all’inizio sono attraenti, ma
poi perdono smalto e lasciano vuoti,
scontenti, ti lasciano così, una cosa
vuota. I pensieri di Dio, al contrario,



suscitano dapprima una certa
resistenza – “Ma questa cosa noiosa
dei santi non andrò a leggere”, ma
quando li si accoglie portano una
pace sconosciuta, che dura tanto
tempo.

Ecco allora l’altro aspetto: il punto di
arrivo dei pensieri. All’inizio la
situazione non sembra così chiara.
C’è uno sviluppo del discernimento:
per esempio capiamo cosa sia il bene
per noi non in modo astratto,
generale, ma nel percorso della
nostra vita. Nelle regole per il
discernimento, frutto di questa
esperienza fondamentale, Ignazio
pone una premessa importante, che
aiuta a comprendere tale processo:
«A coloro che passano da un peccato
mortale all’altro, il demonio
comunemente è solito proporre
piaceri apparenti, tranquillizzarli che
tutto va bene, facendo loro
immaginare diletti e piaceri sensuali,
per meglio mantenerli e farli



crescere nei loro vizi e peccati. Con
questi, lo spirito buono usa il metodo
opposto, stimolando al rimorso la
loro coscienza con il giudizio della
ragione» (Esercizi Spirituali, 314); Ma
questo non va bene.

C’è una storia che precede chi
discerne, una storia che è
indispensabile conoscere, perché il
discernimento non è una sorta di
oracolo o di fatalismo o una cosa di
laboratorio, come gettare la sorte su
due possibilità. Le grandi domande
sorgono quando nella vita abbiamo
già fatto un tratto di strada, ed è a
quel percorso che dobbiamo tornare
per capire cosa stiamo cercando. Se
nella vita si fa un po’ di strada, lì:
“Ma perché cammino in questa
direzione, che sto cercando?”, e lì si
fa il discernimento. Ignazio, quando
si trovava ferito nella casa paterna,
non pensava affatto a Dio o a come
riformare la propria vita, no. Egli fa
la sua prima esperienza di Dio



ascoltando il proprio cuore, che gli
mostra un ribaltamento curioso: le
cose a prima vista attraenti lo
lasciano deluso e in altre, meno
brillanti, avverte una pace che dura
nel tempo. Anche noi abbiamo
questa esperienza, tante volte
cominciamo a pensare una cosa e
restiamo lì e poi siamo rimasti delusi.
Invece facciamo un’opera di carità,
facciamo una cosa buona e sentiamo
qualcosa di felicità, ti viene un
pensiero buono e ti viene la felicità,
una cosa di gioia, è un’esperienza
tutta nostra. Lui, Ignazio, fa la prima
esperienza di Dio, ascoltando il
proprio cuore che gli mostra un
ribaltamento curioso. È questo che
noi dobbiamo imparare: ascoltare il
proprio cuore: per conoscere cosa
succede, quale decisione prendere,
fare un giudizio su una situazione,
occorre ascoltare il proprio cuore.
Noi ascoltiamo la televisione, la
radio, il telefonino, siamo maestri
dell’ascolto, ma ti domando: tu sai



ascoltare il tuo cuore? Tu ti fermi per
dire: “Ma il mio cuore come sta? È
soddisfatto, è triste, cerca
qualcosa?” . Per prendere delle
decisioni belle occorre ascoltare il
proprio cuore.

Per questo Ignazio suggerirà di
leggere le vite dei santi, perché
mostrano in modo narrativo e
comprensibile lo stile di Dio nella
vita di persone non molto diverse da
noi perché i santi erano di carne ed
ossa come noi. Le loro azioni parlano
alle nostre e ci aiutano a
comprenderne il significato.

In quel famoso episodio dei due
sentimenti che aveva Ignazio, uno
quando leggeva le cose dei cavalieri e
l’altro quando leggeva la vita dei
santi, possiamo riconoscere un altro
aspetto importante del
discernimento, che abbiamo già
menzionato la volta scorsa. C’è
un’apparente casualità negli



accadimenti della vita: tutto sembra
nascere da un banale contrattempo:
non c’erano libri di cavalieri, ma solo
vite di santi. Un contrattempo che
però racchiude una possibile svolta.
Solo dopo un po’ di tempo Ignazio se
ne accorgerà, e a quel punto vi
dedicherà tutta la sua attenzione.
Ascoltate bene: Dio lavora attraverso
eventi non programmabili quel per
caso, ma per caso mi è successo
questo, per caso ho incontrato questa
persona, per caso ho visto questo
film, non era programmato ma Dio
lavora attraverso eventi non
programmabili, e anche nei
contrattempi: “Ma io dovevo fare una
passeggiata e ho avuto un problema
ai piedi, non posso…”. Contrattempo:
cosa ti dice Dio? Cosa ti dice la vita lì?
Lo abbiamo visto anche in un brano
del Vangelo di Matteo: un uomo che
sta arando un campo si imbatte
casualmente in un tesoro sotterrato.
Una situazione del tutto inattesa. Ma
ciò che è importante è che lo



riconosce come il colpo di fortuna
della sua vita e decide di
conseguenza: vende tutto e compra
quel campo (cfr 13,44). Un consiglio
che vi do, state attenti alle cose
inattese. Colui che dice: “ma questo
per caso io non lo aspettavo”. Lì ti sta
parlando la vita, ti sta parlando il
Signore o ti sta parlando il diavolo?
Qualcuno. Ma c’è una cosa da
discernere, come reagisco io di fronte
alle cose inattese. Ma io ero tanto
tranquillo a casa e “pum, pum”,
viene la suocera e tu come reagisci
con la suocera? E’ amore o è altra
cosa dentro? E fai il discernimento.
Io stavo lavorando nell’ufficio bene e
viene un compagno a dirmi che ha
bisogno di soldi e tu come hai
reagito? Vedere cosa succede quando
viviamo cose che non aspettiamo e lì
impariamo a conoscere il nostro
cuore come si muove.

Il discernimento è l’aiuto a
riconoscere i segnali con i quali il



Signore si fa incontrare nelle
situazioni impreviste, perfino
spiacevoli, come fu per Ignazio la
ferita alla gamba. Da esse può
nascere un incontro che cambia la
vita, per sempre, come il caso di
Ignazio. Può nascere una cosa che ti
fa migliorare nel cammino o
peggiorare non so, ma stare attenti e
il filo conduttore più bello è dato
dalle cose inattese: “come mi muovo
di fronte a ciò?”. Il Signore ci aiuti a
sentire il nostro cuore e a veder
quando è Lui che attua e quando non
è Lui ed è un’altra cosa.

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/2-un-esempio-
ignazio-di-loyola/ (03/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/2-un-esempio-ignazio-di-loyola/
https://opusdei.org/it-ch/article/2-un-esempio-ignazio-di-loyola/
https://opusdei.org/it-ch/article/2-un-esempio-ignazio-di-loyola/

	2. Un esempio: Ignazio di Loyola

