
opusdei.org

18. Le doglie della
creazione. La storia
della creatura come
mistero di
gestazione

Partendo dal mistero
dell'Assunzione, papa Francesco
in questa nuova catechesi sulla
vecchiaia parla del Regno dei
Cieli.

24/08/2022

Abbiamo da poco celebrato
l’Assunzione in cielo della Madre di



Gesù. Questo mistero illumina il
compimento della grazia che ha
plasmato il destino di Maria, e
illumina anche la nostra
destinazione. La destinazione è il
cielo. Con questa immagine della
Vergine assunta in cielo vorrei
concludere il ciclo delle catechesi
sulla vecchiaia. In occidente la
contempliamo elevata verso l’alto
avvolta di luce gloriosa; in oriente è
raffigurata distesa, dormiente,
circondata dagli Apostoli in
preghiera, mentre il Signore Risorto
la porta tra le mani come una
bambina.

La teologia ha sempre riflettuto sul
rapporto di questa singolare
“assunzione” con la morte, che il
dogma non definisce. Penso che
sarebbe ancora più importante
esplicitare il rapporto di questo
mistero con la risurrezione del Figlio,
che apre la via della generazione alla
vita per tutti noi. Nell’atto divino del



ricongiungimento di Maria con Cristo
Risorto non è semplicemente
trascesa la normale corruzione
corporale della morte umana, non
solo questo, è anticipata l’assunzione
corporale della vita di Dio. Viene
infatti anticipato il destino della
risurrezione che ci riguarda: perché,
secondo la fede cristiana, il Risorto è
primogenito di molti fratelli e sorelle.
Il Signore risorto è Colui che è andato
prima, che è risorto prima di tutti,
poi andremo noi: questo è il nostro
destino: risorgere.

Potremmo dire – seguendo la parola
di Gesù a Nicodemo – che è un po’
come una seconda nascita (cfr Gv
3,3-8). Se la prima è stata una nascita
sulla terra, questa seconda è la
nascita al cielo. Non a caso l’Apostolo
Paolo, nel testo che è stato letto
all’inizio, parla delle doglie del parto
(cfr Rm 8,22). Come, appena usciti dal
seno di nostra madre, siamo sempre
noi, lo stesso essere umano che era



nel grembo, così, dopo la morte,
nasciamo al cielo, allo spazio di Dio, e
siamo ancora noi che abbiamo
camminato su questa terra.
Analogamente a quanto è accaduto a
Gesù: il Risorto è sempre Gesù: non
perde la sua umanità, il suo vissuto, e
neppure la sua corporeità, no, perché
senza di essa non sarebbe più Lui,
non sarebbe Gesù: cioè, con la sua
umanità, con il suo vissuto.

Ce lo dice l’esperienza dei discepoli,
ai quali Egli appare per quaranta
giorni dopo la sua risurrezione. Il
Signore mostra le ferite che hanno
sigillato il suo sacrificio; ma non sono
più le brutture dell’avvilimento
dolorosamente patito, ormai sono la
prova indelebile del suo amore
fedele sino alla fine. Gesù risorto con
il suo corpo vive nell’intimità
trinitaria di Dio! E in essa non perde
la memoria, non abbandona la
propria storia, non scioglie le
relazioni in cui è vissuto sulla terra.



Ai suoi amici ha promesso: «Quando
sarò andato e vi avrò preparato un
posto verrò di nuovo e vi prenderò
con me, perché dove sono io siate
anche voi» (Gv 14,3). Lui se ne è
andato per preparare il posto a tutti
noi e dopo aver preparato un posto
verrà. Non verrà solo alla fine per
tutti, verrà ogni volta per ognuno di
noi. Verrà a cercarci per portarci da
Lui. In questo senso la morte è un po’
il passo all’incontro con Gesù che mi
sta aspettando per portarmi da Lui.

Il Risorto vive nel mondo di Dio, dove
c’è un posto per tutti, dove si forma
una nuova terra e si va costruendo la
città celeste, abitazione definitiva
dell’uomo. Noi non possiamo
immaginare questa trasfigurazione
della nostra corporeità mortale, ma
siamo certi che essa manterrà
riconoscibili i nostri volti e ci
consentirà di rimanere umani nel
cielo di Dio. Ci consentirà di
partecipare, con sublime emozione,



all’infinita e felice esuberanza
dell’atto creatore di Dio, di cui
vivremo in prima persona tutte le
interminabili avventure.

Gesù, quando parla del Regno di Dio,
lo descrive come un pranzo di nozze,
come una festa con gli amici, come il
lavoro che rende perfetta la casa: è la
sorpresa che rende il raccolto più
ricco della semina. Prendere sul serio
le parole evangeliche sul Regno
abilita la nostra sensibilità a godere
dell’amore operoso e creativo di Dio,
e ci mette in sintonia con la
destinazione inaudita della vita che
seminiamo. Nella nostra vecchiaia,
care e cari coetanei, e parlo ai
“vecchi” e alle “vecchiette”, nella
nostra vecchiaia l’importanza di tanti
“dettagli” di cui è fatta la vita – una
carezza, un sorriso, un gesto, un
lavoro apprezzato, una sorpresa
inaspettata, un’allegria ospitale, un
legame fedele – si rende più acuta.
L’essenziale della vita, che in



prossimità del nostro congedo
teniamo più caro, ci appare
definitivamente chiaro. Ecco: questa
sapienza della vecchiaia è il luogo
della nostra gestazione, che illumina
la vita dei bambini, dei giovani, degli
adulti, e dell’intera comunità. Noi
“vecchi” dovremmo essere questo
per gli altri: luce per gli altri. L’intera
nostra vita appare come un seme che
dovrà essere sotterrato perché nasca
il suo fiore e il suo frutto. Nascerà,
insieme con tutto il resto del mondo.
Non senza doglie, non senza dolore,
ma nascerà (cfr Gv 16,21-23). E la vita
del corpo risorto sarà cento e mille
volte più viva di come l’abbiamo
assaggiata su questa terra (cfr Mc
10,28-31).

Il Signore Risorto, non a caso, mentre
aspetta gli Apostoli in riva al lago,
arrostisce del pesce (cfr Gv 21,9) e poi
lo offre loro. Questo gesto di amore
premuroso ci fa intuire che cosa ci
aspetta mentre passiamo all’altra



riva. Sì, cari fratelli e sorelle,
specialmente voi anziani, il meglio
della vita è ancora tutto da vedere;
“Ma siamo vecchi, cosa dobbiamo
vedere in più?” Il meglio, perché il
meglio della vita è ancora tutto da
vedere. Speriamo questa pienezza di
vita che ci aspetta tutti, quando il
Signore ci chiamerà. La Madre del
Signore e Madre nostra, che ci ha
preceduti in Paradiso, ci restituisca la
trepidazione dell’attesa perché non è
un’attesa anestetizzata, non è
un’attesa annoiata, no, è un’attesa
con trepidazione: “Quando verrà il
mio Signore? Quando potrò andare
là?” Un po’ di paura perché questo
passaggio non so cosa significa e
passare quella porta dà un po’ di
paura ma c’è sempre la mano del
Signore che ti porta avanti e
attraversata la porta c’è la festa.
Siamo attenti, voi cari “vecchi” e care
“vecchiette”, coetanei, siamo attenti,
Lui ci sta aspettando, soltanto un
passaggio e poi la festa.



Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/18-le-doglie-
della-creazione-la-storia-della-creatura-

come-mistero-di-gestazione/
(23/01/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/18-le-doglie-della-creazione-la-storia-della-creatura-come-mistero-di-gestazione/
https://opusdei.org/it-ch/article/18-le-doglie-della-creazione-la-storia-della-creatura-come-mistero-di-gestazione/
https://opusdei.org/it-ch/article/18-le-doglie-della-creazione-la-storia-della-creatura-come-mistero-di-gestazione/
https://opusdei.org/it-ch/article/18-le-doglie-della-creazione-la-storia-della-creatura-come-mistero-di-gestazione/

	18. Le doglie della creazione. La storia della creatura come mistero di gestazione

