
opusdei.org

13. Nicodemo. «Come
può un uomo
nascere quando è
vecchio?» (Gv 3,4)

In questa catechesi sulla
vecchiaia papa Francesco
approfondisce un'altra delle
figure di anziani più rilevanti
nei Vangeli: Nicodemo, uno dei
capi dei Giudei.

08/06/2022

Cari fratelli e sorelle, buongiorno!



Tra le figure di anziani più rilevanti
nei Vangeli c’è Nicodemo – uno dei
capi dei Giudei –, il quale, volendo
conoscere Gesù, ma di nascosto, andò
da lui di notte (cfr Gv 3,1-21). Nel
colloquio di Gesù con Nicodemo
emerge il cuore della rivelazione di
Gesù e della sua missione redentrice,
quando dice: «Dio infatti ha tanto
amato il mondo da dare il Figlio
unigenito, perché chiunque crede in
lui non vada perduto, ma abbia la
vita eterna» (v. 16).

Gesù dice a Nicodemo che per
“vedere il regno di Dio” bisogna
“nascere dall’alto” (cfr v. 3). Non si
tratta di ricominciare da capo a
nascere, di ripetere la nostra venuta
al mondo, sperando che una nuova
reincarnazione riapra la nostra
possibilità di una vita migliore.
Questa ripetizione è priva di senso.
Anzi, essa svuoterebbe di ogni
significato la vita vissuta,
cancellandola come fosse un



esperimento fallito, un valore
scaduto, un vuoto a perdere. No, non
è questo, questo nascere di nuovo del
quale parla Gesù: è un’altra cosa.
Questa vita è preziosa agli occhi di
Dio: ci identifica come creature
amate da Lui con tenerezza. La
“nascita dall’alto”, che ci consente di
“entrare” nel regno di Dio, è una
generazione nello Spirito, un
passaggio tra le acque verso la terra
promessa di una creazione
riconciliata con l’amore di Dio. È una
rinascita dall’alto, con la grazia di
Dio. Non è un rinascere fisicamente
un’altra volta.

Nicodemo fraintende questa nascita,
e chiama in causa la vecchiaia come
evidenza della sua impossibilità:
l’essere umano invecchia
inevitabilmente, il sogno di una
eterna giovinezza si allontana
definitivamente, la consumazione è
l’approdo di qualsiasi nascita nel
tempo. Come può immaginarsi un



destino che ha forma di nascita?
Nicodemo pensa così e non trova il
modo di capire le parole di Gesù.
Questa rinascita, cos’è?

L’obiezione di Nicodemo è molto
istruttiva per noi. Possiamo infatti
rovesciarla, alla luce della parola di
Gesù, nella scoperta di una missione
propria della vecchiaia. Infatti,
essere vecchi non solo non è un
ostacolo alla nascita dall’alto di cui
parla Gesù, ma diventa il tempo
opportuno per illuminarla,
sciogliendola dall’equivoco di una
speranza perduta. La nostra epoca e
la nostra cultura, che mostrano una
preoccupante tendenza a
considerare la nascita di un figlio
come una semplice questione di
produzione e di riproduzione
biologica dell’essere umano,
coltivano poi il mito dell’eterna
giovinezza come l’ossessione –
disperata – di una carne
incorruttibile. Perché la vecchiaia è –



in molti modi – disprezzata. Perché
porta l’evidenza inconfutabile del
congedo di questo mito, che vorrebbe
farci ritornare nel grembo della
madre, per ritornare sempre giovani
nel corpo.

La tecnica si lascia attrarre da questo
mito in tutti i modi: in attesa di
sconfiggere la morte, possiamo
tenere in vita il corpo con la
medicina e la cosmesi, che
rallentano, nascondono, rimuovono
la vecchiaia. Naturalmente, una cosa
è il benessere, altra cosa è
l’alimentazione del mito. Non si può
negare, però, che la confusione tra i
due aspetti ci sta creando una certa
confusione mentale. Confondere il
benessere con l’alimentazione del
mito dell’eterna giovinezza. Si fa
tanto per riavere sempre questa
giovinezza: tanti trucchi, tanti
interventi chirurgici per apparire
giovani. Mi vengono in mente le
parole di una saggia attrice italiana,



la Magnani, quando le hanno detto
che dovevano toglierle le rughe, e lei
disse: “No, non toccarle! Tanti anni ci
sono voluti per averle: non
toccarle!”. È questo: le rughe sono un
simbolo dell’esperienza, un simbolo
della vita, un simbolo della maturità,
un simbolo di aver fatto un
cammino. Non toccarle per diventare
giovani, ma giovani di faccia: quello
che interessa è tutta la personalità,
quello che interessa è il cuore, e il
cuore rimane con quella giovinezza
del vino buono, che quanto più
invecchia più è buono.

La vita nella carne mortale è una
bellissima “incompiuta”: come certe
opere d’arte che proprio nella loro
incompiutezza hanno un fascino
unico. Perché la vita quaggiù è
“iniziazione”, non compimento:
veniamo al mondo proprio così,
come persone reali, come persone
che progrediscono nell’età, ma sono
per sempre reali. Ma la vita nella



carne mortale è uno spazio e un
tempo troppo piccolo per custodire
intatta e portare a compimento la
parte più preziosa della nostra
esistenza nel tempo del mondo. La
fede, che accoglie l’annuncio
evangelico del regno di Dio al quale
siamo destinati, ha un primo effetto
straordinario, dice Gesù. Essa
consente di “vedere” il regno di Dio.
Noi diventiamo capaci di vedere
realmente i molti segni di
approssimazione della nostra
speranza di compimento per ciò che,
nella nostra vita, porta il segno della
destinazione per l’eternità di Dio.

I segni sono quelli dell’amore
evangelico, in molti modi illuminati
da Gesù. E se li possiamo “vedere”,
possiamo anche “entrare” nel regno,
con il passaggio dello Spirito
attraverso l’acqua che rigenera.

La vecchiaia è la condizione,
concessa a molti di noi, nella quale il



miracolo di questa nascita dall’alto
può essere assimilato intimamente e
reso credibile per la comunità
umana: non comunica nostalgia della
nascita nel tempo, ma amore per la
destinazione finale. In questa
prospettiva la vecchiaia ha una
bellezza unica: camminiamo verso
l’Eterno. Nessuno può rientrare nel
grembo della madre, e neppure nel
suo sostituto tecnologico e
consumistico. Questo non dà
saggezza, questo non dà cammino
compiuto, questo è artificiale.
Sarebbe triste, seppure fosse
possibile. Il vecchio cammina in
avanti, il vecchio cammina verso la
destinazione, verso il cielo di Dio, il
vecchio cammina con la sua saggezza
vissuta durante la vita. La vecchiaia
perciò è un tempo speciale per
sciogliere il futuro dall’illusione
tecnocratica di una sopravvivenza
biologica e robotica, ma soprattutto
perché apre alla tenerezza del
grembo creatore e generatore di Dio.



Qui, io vorrei sottolineare questa
parola: la tenerezza dei vecchi.
Osservate un nonno o una nonna
come guardano i nipoti, come
accarezzano i nipoti: quella
tenerezza, libera da ogni prova
umana, che ha vinto le prove umane
e capace di dare gratuitamente
l’amore, la vicinanza amorosa
dell’uno per gli altri. Questa
tenerezza apre la porta a capire la
tenerezza di Dio. Non dimentichiamo
che lo Spirito di Dio è vicinanza,
compassione e tenerezza. Dio è così,
sa accarezzare. E la vecchiaia ci aiuta
a capire questa dimensione di Dio
che è la tenerezza. La vecchiaia è il
tempo speciale per sciogliere il
futuro dall’illusione tecnocratica, è il
tempo della tenerezza di Dio che
crea, crea una strada per tutti noi. Lo
Spirito ci conceda la riapertura di
questa missione spirituale – e
culturale – della vecchiaia, che ci
riconcilia con la nascita dall’alto.
Quando noi pensiamo alla vecchiaia



così, poi diciamo: come mai questa
cultura dello scarto decide di
scartare i vecchi, considerandoli non
utili? I vecchi sono i messaggeri del
futuro, i vecchi sono i messaggeri
della tenerezza, i vecchi sono i
messaggeri della saggezza di una vita
vissuta. Andiamo avanti e guardiamo
ai vecchi.

Copyright © Dicastero per la
Comunicazione - Libreria Editrice
Vaticana

https://www.vatican.va/content/
francesco/it/audiences/2022/
documents/20220608-udienza-
generale.html



pdf | documento generato
automaticamente da https://

opusdei.org/it-ch/article/13-nicodemo-
come-puo-un-uomo-nascere-quando-e-

vecchio-gv-3-4/ (11/02/2026)

https://opusdei.org/it-ch/article/13-nicodemo-come-puo-un-uomo-nascere-quando-e-vecchio-gv-3-4/
https://opusdei.org/it-ch/article/13-nicodemo-come-puo-un-uomo-nascere-quando-e-vecchio-gv-3-4/
https://opusdei.org/it-ch/article/13-nicodemo-come-puo-un-uomo-nascere-quando-e-vecchio-gv-3-4/
https://opusdei.org/it-ch/article/13-nicodemo-come-puo-un-uomo-nascere-quando-e-vecchio-gv-3-4/

	13. Nicodemo. «Come può un uomo nascere quando è vecchio?» (Gv 3,4)

