
opusdei.org

Sungguh Manusiawi,
Sungguh Ilahi (XVI):
Ketaatan, Membuka
Hati Kita

Tetap terbuka kepada suara
Allah membuka hati kita dan
memampukan kita untuk
menjadi, seperti Yesus, di dalam
hubungan-Nya dengan Bapa-
Nya dan Bapa kita.

29-08-2025

Maria dan Yosef pergi ke Yerusalem
setiap tahun pada Pesta Paskah
(Lukas 2:41). Semua laki-laki Israel



diwajibkan untuk melakukan
perjalanan ini. Maria, seperti banyak
wanita lainnya, menemani suaminya
dalam perjalanan doa dan
peringatan akan mujizat-mujizat
yang Allah kerjakan bagi umat-Nya.
Dan Yesus? Dia mungkin telah mulai
menemani orang tuanya sejak usia
sangat muda. Dalam hal ini, kita tahu
bahwa Dia melakukan perjalanan
bersama mereka ketika berusia dua
belas tahun. Dan dalam perjalanan
itu terjadi sesuatu yang
mengejutkan.

Sebuah peristiwa yang
mengejutkan

Selama perjalanan menuju
Yerusalem dan selama masa tinggal
mereka di Kota Suci, semuanya
berjalan lancar. Dan juga selama
hari pertama perjalanan pulang
mereka – atau begitulah yang
tampaknya bagi Maria dan Yosef,
sampai mereka menyadari bahwa



Anak itu tidak ada di rombongan.
Jadi mereka harus mengikuti jejak
mereka. Mereka tidak bisa
menemukannya di Yerusalem juga.
Seiring berjalannya waktu,
kecemasan mereka tumbuh. Santo
Josemaría membayangkan Maria
dan Yosef menangis karena
kekhawatiran mereka. Mereka tidak
lagi tahu harus berbuat apa.[1]

Pada hari ketiga mereka pergi sekali
lagi ke Bait Allah, mungkin untuk
berdoa dan melihat apakah mereka
bisa menemukan tahu di mana Yesus
mungkin berada. Barangkali
seseorang, dalam menjawab
pertanyaan mereka, memberi tahu
mereka tentang seorang anak muda
yang terlihat berbicara dengan para
ahli Taurat. Dan ketika mereka
menemukannya di sana, mereka
terkejut (bandingkan Lukas 2:48).

Mereka yang mendengar kata-kata
Anak itu juga terkejut, meskipun



alasan untuk keheranan mereka
berbeda dari apa yang menyebabkan
Maria dan Yosef tercengang. Para
ahli Taurat tercengang pada
kebijaksanaan yang ditunjukkan
dalam jawaban Yesus. Tetapi bagi
orang tua-Nya ini bukanlah sesuatu
yang baru. Yang membuat mereka
terkejut adalah apa yang dilakukan
Yesus. Maria bertanya kepada-Nya
tentang alasan perilaku luar biasa-
Nya: "Nak, mengapa engkau berbuat
demikian terhadap kami? Lihat,
ayahmu dan aku telah mencari
engkau dengan sangat
gelisah" (Lukas 2:48).

Jawaban Tuhan kita tidak kalah
mengejutkan dengan perilaku-Nya.
Faktanya, mereka tidak memahami
apa yang Dia katakan kepada
mereka (bandingkan Lukas 2:50).
Kami ingin lebih dalam memahami
jawabannya, karena itu dapat
mengajarkan kita banyak hal tentang
disposisi Yesus, yang ingin kita tiru.



Dan kami menginginkan lebih dari
sekadar penjelasan dangkal tentang
drama dialog ini. Jadi kami akan
fokus perhatian kami pada tiga
pengajaran yang dapat kita ambil
dari adegan ini. Kami akan
menemukan dua dari mereka dalam
sikap Tuhan kita; yang ketiga, dalam
bagaimana Maria bereaksi.

Kehendak Bapa

"Mengapa kamu mencari Aku?
Bukankah kamu tahu bahwa Aku
harus berada di rumah Bapa-
Ku?" (Lukas 2:49). Tentu saja mereka
tahu hal ini. Yesus bahkan
tampaknya menganggapnya sebagai
sesuatu yang sudah pasti dengan
pertanyaannya. Dia hanya ingin
menjelaskan hubungan antara
perilakunya yang begitu
mengejutkan mereka dan alasan
yang membuatnya bisa dimengerti.

Jika jawaban Yesus membuat Maria
dan Yosef bingung, bahkan lebih lagi



cara seorang Kristen bertindak
kadang-kadang bisa membuat orang
yang belum menemukan kasih Allah
merasa terkejut, dan oleh karena itu
tidak bercita-cita untuk menjadi
kontemplatif, untuk memupuk
hubungan yang kuat dan dalam
dengan-Nya. Sebagian besar dari apa
yang dilakukan seorang Kristen akan
tampak sepenuhnya masuk akal bagi
siapa pun yang teguh. Tetapi mereka
mungkin menemukan beberapa poin
sulit dipahami, karena tujuan akhir
kehidupan mereka sendiri yang
diarahkan dan yang memandu
pemikiran mereka cukup berbeda.

Keinginan untuk berada di dalam
perhatian Bapa-Nya memandu hidup
Yesus. "Makananku adalah
melakukan kehendak Dia yang
mengutus Aku dan menyelesaikan
pekerjaan-Nya" (Yohanes 4:34). "Ya
Bapa-Ku, jika mungkin, biarlah
cawan ini berlalu dari pada-Ku,
tetapi janganlah seperti yang Aku



kehendaki, melainkan seperti yang
Engkau kehendaki" (Matius 26:39).[2]

Dan keinginan ini memandu hidup-
Nya sampai pada akhirnya, sampai
pada titik kematian, bahkan
kematian di atas kayu salib (Filipi
2:8). Dan tepat inilah kasih untuk
kehendak Bapa yang
memungkinkan-Nya untuk
menghakimi dengan akurat tentang
nilai urusan manusia:
"penghakiman-Ku benar, karena Aku
tidak mencari kehendak-Ku sendiri,
tetapi kehendak Dia yang mengutus
Aku" (Yohanes 5:30).

Inilah kunci untuk menjalani
kehidupan yang bahagia. Allah
adalah baik secara tak terbatas. Dia
mencintai kita dan menginginkan
kebahagiaan kita di dunia ini, dan
selamanya di surga.[3] Tidak ada yang
tahu apa yang berkontribusi untuk
membangun kebahagiaan itu seperti
Dia, untuk menciptakan dalam diri
kita kondisi yang memungkinkan



kita untuk menemukan, menghargai,
dan membiarkan diri kita
ditaklukkan oleh segala kebaikan –
Allah sendiri, Roh Kudus – yang Dia
inginkan untuk menjiwai kita.

Mencintai kehendak Allah tidak
berarti siap untuk menyerahkan diri
pada beberapa aturan untuk
mendapatkan imbalan yang akan
diberikan kepada kita jika kita
berhasil melewati beberapa ujian.
Lebih tepatnya, itu berarti percaya
pada kasih Allah dan membangun
kehidupan kita atas dasar
kepercayaan itu, karena kita tahu
bahwa Tuhan kita ingin berbagi
kebahagiaannya dengan kita: kita
telah mengenal dan percaya kasih
yang Allah miliki bagi kita. Allah
adalah kasih, dan siapa pun yang
tinggal dalam kasih, tinggal dalam
Allah, dan Allah tinggal di dalamnya
(1 Yohanes 4:16).



Dalam adegan ini, Yesus
mengingatkan kita bahwa layak
mencari kehendak Allah, juga jika
kita perlu menderita, dan bahkan
membuat orang lain menderita.
Tetapi kadang-kadang tidak mudah
untuk memutuskan apa artinya
melakukan apa yang Allah inginkan
dalam praktiknya. Apa kehendak
Allah bagi saya di sini dan sekarang?
Jika kita dihadapkan pada dilema
mencuri atau menghormati milik
orang lain, atau mengatakan
kebenaran atau berbohong untuk
mendapatkan lebih banyak uang,
jawabannya jelas. Tetapi ada banyak
situasi di mana lebih sulit untuk
membedakan jawaban yang benar,
karena beberapa opsi mungkin baik
dan kita tidak yakin yang mana yang
terbaik dalam kasus ini: apakah kita
harus menerima pekerjaan, atau
melakukan pembelian atau
perjalanan, atau mengubah jadwal
rutin kita, dll.



Kita dapat mempertimbangkan
keputusan Yesus Anak di Yerusalem.
Kita dapat membayangkan Dia
berpikir: apakah sebaiknya saya
memanfaatkan kesempatan ini,
meskipun saya tidak akan bisa
memberi tahu orang tua saya? Atau
sebaiknya saya kembali dengan
mereka dan mencegah mereka
khawatir? Dengan keputusannya,
Tuhan kita mengajarkan kepada kita
bahwa tidak ada yang dapat
menggantikan kita dalam membuat
penilaian itu. Kita adalah orang-
orang yang harus menghadapi
situasi dan memutuskannya.
Tanggung jawabnya sepenuhnya
kita.

Tentu saja, ini bukan untuk
menyangkal nilai nasihat yang kita
terima dari orang lain. Justru
sebaliknya. Tidak ada yang dapat
menggantikan kita, tetapi orang lain
dapat membantu kita. Cukuplah
untuk mengenal diri kita sedikit



demi sedikit untuk melihat
ketidakcukupan kita sendiri dan
ketidakaturan dosa asal yang
menghasilkan keinginan kita,
pemikiran, dan perilaku. Kita
menyadari bahwa perasaan kita –
cinta kita, dan ketakutan kita –
mungkin membuat penilaian kita
kurang objektif. Atau kita mungkin
kekurangan informasi yang hanya
bisa diperoleh dengan
mempertimbangkan situasi dari
sudut pandang lain.

Oleh karena itu pentingnya untuk
tetap terbuka terhadap apa yang
dilihat oleh orang lain. Kenyataan
ini, yang begitu nyata, kadang-
kadang sulit untuk diterima –
terutama jika perilaku yang sedang
kita pertimbangkan menarik bagi
kita atau membutuhkan banyak
biaya bagi kita. Dan oleh karena itu
kita perlu selalu siap menghargai
nasihat yang kita terima dari orang-
orang yang mencintai kita dan



memiliki kasih Allah untuk
membantu kita; kita perlu
menghargai bantuan mereka sebagai
sesuatu yang Tuhan
mengandalkannya sehingga kita
dapat membedakan apa kehendak-
Nya bagi kita.

"Nasihat dari seorang Kristen
lainnya . . . adalah kekuatan yang
kuat untuk mengetahui apa yang
Allah inginkan dari kita dalam
keadaan kita yang khusus. Namun
nasihat tidak menghilangkan
tanggung jawab pribadi. Pada
akhirnya, kita sendiri, masing-
masing dari kita sendiri, yang harus
memutuskan dan secara pribadi
memberi pertanggungjawaban
kepada Allah atas keputusan kita."[4]

Karena kita tertarik di atas semua
untuk melakukan kehendak Allah,
kita memerlukan nasihat dari orang
lain, yang membantu kita
menemukan "titik buta" kita ketika,



dalam hal-hal besar dan kecil, kita
mencari jawaban atas pertanyaan
paling penting dalam hidup: Tuhan,
apa yang Engkau inginkan dari saya?

Kadang-kadang kita juga mungkin
menerima petunjuk dari seseorang
yang memiliki otoritas untuk
memberikannya. Dalam hal-hal ini,
ketegasan Santo Josemaría bahwa
ketaatan tidak boleh buta, tetapi
selalu cerdas, adalah pencerahan.[5]

Menaati bukan berarti menerima
tanpa pemikiran keputusan yang
dibuat oleh orang lain. Ketaatan juga
cerdas ketika akal kita menilai apa
yang terbaik untuk mengikuti
indikasi yang diterima dan
membuatnya menjadi milik kita
sendiri. Bahkan dalam kasus di
mana beberapa keadaan luput dari
kita, ketaatan kita masih bisa cerdas
dan tidak buta.

Tuhan, apa yang Engkau inginkan
dari saya? Dalam cahaya ini,



kebesaran dari kebajikan Kristen ini
terang. Kehidupan seseorang yang
taat tidak dibatasi; sebaliknya,
kehidupan seseorang menjadi lebih
luas dan lebih besar dengan
keinginan untuk melakukan apa
yang Allah inginkan, hingga pada
titik tidak ingin diperdaya pada saat
membedakan bagaimana
melaksanakannya dalam praktiknya.
Kita rindu untuk menyerupai cara
anak yang Yesus ingin melaksanakan
rencana kasih Bapa-Nya. Oleh
karena itu untuk taat kita perlu
memiliki hati yang besar, hati
seorang anak: bermimpi mimpi
Allah, bercita-cita untuk menjadi
orang yang bahagia yang Allah
inginkan kita menjadi,
mempertaruhkan hidup kita pada
rencana penyelamatan-Nya.
Ketaatan bukanlah sekadar ketaatan,
tetapi juga keterbukaan; bukan
menyangkal kebutuhan untuk
melihat, tetapi mampu
melakukannya juga dengan mata



orang lain yang mencintai kita dan
yang memiliki kasih Allah untuk
membimbing kita. Itu mengatasi,
dengan membuka pikiran dan hati
kita, kecenderungan untuk
menganggap diri kita mandiri, yang
dapat mencegah kita melihat segala
sesuatu dengan perspektif dan
realisme.

Erat subditus illis

Santo Lukas merangkum dalam
beberapa kata banyak tahun yang
berlalu antara peristiwa ini dan awal
kehidupan publik Yesus: Dia patuh
kepada mereka (Lukas 2:51). Erat
subditus illis. Santo Josemaria
menemukan dalam frasa singkat ini
salah satu biografi singkat Yesus
yang diberikan oleh Kitab Suci.[6]

Dan inilah pelajaran kedua yang
dapat kita temukan dalam sikap
Tuhan kita. Meskipun sifat ilahi-Nya
memberikan-Nya alasan lebih dari
cukup untuk berpikir bahwa Dia



tidak perlu membiarkan diri-Nya
dipandu oleh orang tua-Nya, Yesus
mengajarkan kepada kita bahwa
otoritas manusia — dalam keluarga,
dalam masyarakat, dalam Gereja —
perlu dihormati. Kita
membutuhkannya karena
membantu kita menemukan apa
yang dikehendaki Allah dari kita.
Secara alami, otoritas manusia tidak
tidaklah sempurna, dan itulah
sebabnya tidak ada yang secara
otomatis bisa mentransmisikan
kepada kita kehendak Allah. Tetapi
kita pun tidaklah sempurna; kadang-
kadang kita bisa menipu diri sendiri.

Oleh karena itu, wajar dan bahkan
perlu untuk percaya kepada mereka
yang berotoritas atas kita, jika kita
benar-benar ingin melakukan
kehendak Allah. Meskipun indikasi
spesifik yang kita terima tidak selalu
diidentifikasi dengan kehendak Allah
bagi kita, kita dapat yakin bahwa



Allah menginginkan kita siap untuk
mengikutinya, karena cinta.

Dengan demikian kita dapat lebih
memahami mengapa Santo
Josemaria mengaitkan ketaatan
dengan cinta akan kebebasan.
“Kebebasan sangat dekat di hatiku –
itulah sebabnya saya sangat
mencintai kebajikan Kristen yang
disebut ketaatan.”[7]

Pernyataan ini mungkin
mengejutkan bagi mereka yang
pertama kali menemukan ajaran
Santo Josemaria. Secara naluriah,
kita cenderung berpikir bahwa
ketaatan dan kebebasan adalah dua
musuh yang bertarung untuk
mengarahkan tindakan kita: jika
kebebasan berkuasa, tampaknya
ketaatan terhapus; jika ketaatan
menang, tampaknya kebebasan
mundur. Tetapi ini adalah
kesalahpahaman. Kita mencintai
kebebasan kita dan tidak ingin



melepaskannya dengan cara apapun;
kita ingin sepenuhnya menjadi tuan
atas tindakan kita sehingga kita bisa
melakukan, karena kita benar-benar
ingin melakukannya, apa yang kita
tahu Allah inginkan dari kita. Dan di
situlah, dalam mencintai kehendak-
Nya, ketaatan menemukan tempat
dan alasan hidupnya.

Ketaatan Kristen yang otentik selalu
ketaatan kepada Allah, dan filiasi
ilahi adalah landasannya, alasan
hidupnya. Ini jelas dari pernyataan
Santo Josemaria yang baru saja
dikutip, yang dilanjutkan sebagai
berikut: “Kita semua harus
menyadari bahwa kita adalah anak-
anak Allah, dan ingin memenuhi
kehendak Bapa kita. Kita harus
melakukan segala sesuatu seperti
yang diinginkan Allah, karena kita
merasa ingin melakukannya, yang
merupakan alasan paling
supernatural.”[8] Kita ingin dengan
antusias berada dalam urusan Bapa



kita Allah, karena kita benar-benar
ingin melakukannya. Kriteria
otoritas manusia membantu kita
menemukan apa yang dikehendaki
Allah bagi kita, yaitu, apa artinya di
sini dan sekarang untuk melakukan
apa yang kita sendiri sangat
inginkan. Dan meskipun kadang-
kadang kita tidak melihat dengan
jelas kebijakan tindakan yang
disarankan, kita harus percaya pada
keinginan untuk membantu yang
menginspirasinya. Dan dengan
demikian kita tetap benar-benar
bebas.

Sikap terbuka ini, ketersediaan yang
didasarkan pada kebebasan kita
sebagai anak-anak Allah,
memperkuat keterbukaan pikiran
dan hati kita, kesiapan yang sangat
berharga untuk membiarkan diri
kita dipandu, untuk melihat dengan
mata orang lain dan mengadopsi
sudut pandang yang berbeda dari



milik kita sendiri: kapasitas yang
sangat ingin kita kuatkan.

Ketaatan, maka, membantu kita
melakukan apa yang kita sendiri
benar-benar inginkan. Tetapi jika
mengikuti Kristus dan memajukan
urusan Bapanya — Bapa kita —
bukanlah keinginan terdalam kita,
yang menjelaskan semua yang kita
inginkan, ketaatan kehilangan
maknanya dan dilihat sebagai
musuh kebebasan, sebagai
penghalang untuk melakukan apa
yang kita inginkan.[9]

Dalam kehidupan sehari-hari,
ketaatan biasanya berarti
melaksanakan keputusan atau
panduan seseorang yang berotoritas.
Tetapi kita tidak tertarik pada
ketaatan hanya sebagai tindakan
spesifik, tetapi sebagai kebajikan,
karena kita ingin menyerupai Kristus
semakin sempurna. Tidak cukup
untuk menjawab dengan tegas



pertanyaan “Apakah saya sudah
melakukan apa yang diminta atau
disarankan untuk dilakukan?” Kita
bisa menjawab ya dan masih belum
benar-benar taat.

Siapa pun yang hanya menerima
indikasi tanpa menjadikannya
miliknya sendiri, tanpa
menggunakan kebebasannya, hanya
mentaati secara materiil. Tetapi itu
bukanlah ketaatan Kristus. Mereka
yang bertindak seperti ini mungkin
melakukan sesuatu yang baik, tetapi
mereka tidak bisa puas dengan itu,
karena tujuannya jauh lebih tinggi.
Menolak tujuan ini akan berarti
menyerah pada kebebasan, dengan
kebebasan yang telah Yesus berikan
kepada kita (lihat Galatia 5:1).

Pada dasarnya, saya benar-benar
taat ketika saya melakukan apa yang
diminta kepada saya karena saya
ingin melakukannya. Dan saya ingin
melakukannya karena saya yakin



bahwa Allah mengandalkan
kerendahan hati saya. Saya telah
sampai pada keyakinan itu karena
saya memiliki keyakinan pada-Nya,
yang membantu dengan kasih
karunia-Nya orang yang meminta ini
kepada saya, dan saya juga percaya
pada kebijaksanaan dan pengalaman
orang tersebut. Saya melihat orang
yang berotoritas sebagai seseorang
yang memberi tahu saya apa yang
pantas dilakukan, apa yang
diinginkan Allah. Saya bebas bukan
ketika saya taat “jika saya ingin,”
tetapi ketika saya taat “karena saya
ingin.”

Mendengarkan Penuh Perhatian
Dari Bunda Maria

Mari kita kembali ke tanggapan
mengejutkan Yesus kepada orang
tuanya, yang lega, setelah beberapa
hari kekhawatiran yang
menyiksanya, tetapi bingung dengan
perilaku yang tidak biasa dari-Nya:



“Mengapa kamu mencari Aku?
Bukankah kamu tahu bahwa Aku
harus berada di rumah Bapa-
Ku?” (Lukas 2:49). Kita dengan
mudah dapat membayangkan reaksi
kita sendiri terhadap tanggapan
seperti ini: Mengapa kita
mencarimu? Apa lagi yang bisa kita
lakukan? Haruskah kita tetap tenang,
tidak khawatir tentang apa yang
telah terjadi padamu? Apakah ini
yang kamu harapkan dari kita?
Maria, meskipun dia tidak mengerti,
tetap menjaga semua hal itu dengan
tenang di hatinya (lihat Lukas
2:50-51).

Adalah hal yang wajar jika terkadang
kita tidak memahami sebuah
indikasi atau nasihat yang diberikan
kepada kita. Seperti yang dikatakan
Santo Josemaria: “[Allah] sering
berbicara kepada kita melalui orang
lain. Tetapi ketika kita melihat cacat
mereka atau meragukan apakah
mereka sudah terinformasi dengan



baik — apakah mereka telah
memahami semua aspek dari
masalah tersebut — kita merasa
cenderung untuk tidak taat.” Pada
titik ini, pembaca mungkin
mengharapkan untuk diingatkan
akan bahaya yang dihadapi oleh
pikiran-pikiran tersebut. Tetapi
Santo Josemaria melanjutkan:
“Semua ini mungkin memiliki makna
ilahi, karena Allah tidak
memberlakukan ketaatan buta
kepada kita. Dia ingin kita taat
secara cerdas.”[10]

Makna ilahi: melalui keraguan-
keraguan ini, Allah memberi tahu
kita bahwa Dia menginginkan kita
untuk taat secara cerdas, tanpa
menutupi tanggung jawab kita
sendiri. Adalah baik bahwa kita
menyatakan pandangan kita sendiri,
keyakinan kita. “Tetapi mari kita
jujur pada diri kita sendiri: mari kita
periksa, dalam setiap kasus, apakah
itu cinta akan kebenaran yang



mendorong kita atau egoisme dan
keterikatan pada penilaian kita
sendiri.”[11] Terkadang, sebenarnya,
“kita mencari nasihat yang akan
mendukung egoisme kita sendiri,
dan menekan dengan otoritasnya
yang tampaknya suara keyakinan
batin kita.

Kemudian kita bahkan pergi dari
penasihat ke penasihat sampai kita
menemukan yang paling “baik
hati.”[12] Jika kita tidak bertekad
memberikan prioritas pada
kebenaran di atas penilaian kita
sendiri (dengan kata lain, jika kita
tidak taat), akan mudah bagi kita
untuk menipu diri kita sendiri,
sekarang atau di masa depan.
Kemarahan atau kebingungan akan
mencegah kita untuk menemukan
apa yang Tuhan inginkan untuk
katakan kepada kita melalui apa
yang, pada saat itu, tampaknya tidak
masuk akal bagi kita.



Maria juga tidak memahami. Tetapi
dia tidak memberontak. Maria
mencintai kehendak Allah di atas
segalanya dan menyadari bahwa ada
hal-hal yang hanya kita pahami dari
waktu ke waktu. Ibu-Nya
menyimpan semua hal ini dengan
tenang di hatinya (lihat Lukas 2:51).
[13] Bunda Maria tidak hanya hidup
secara permukaan, tetapi lebih
memikirkan berulang kali tentang
peristiwa-peristiwa dalam
kehidupannya, untuk menemukan
tindakan Allah di dalamnya.

Maria mendengarkan, itulah yang
pada akhirnya berarti taat: ob-
audiens — mendengarkan dengan
penuh perhatian. Waktu bekerja
demi mereka yang mendengarkan,
yang percaya dan sabar dalam doa
yang tenang. Dengan tetap terbuka
pada suara Tuhan, mereka akan
menemukan, seperti yang ditemukan
Maria, makna ilahi dalam segala
sesuatu yang terjadi pada kita, dan



akhirnya menjadi bersyukur bahkan
untuk kegelapan dari saat-saat sulit
itu.

Maria bertekun dalam doa. Dua
puluh tahun berlalu dan "Anak" nya
sekali lagi hilang. Dan sekali lagi
selama tiga hari, di Yerusalem. Tetapi
pada saat itu dia tahu bahwa dia
tidak perlu khawatir dan
mencarinya, karena Dia sedang
berada di urusan Bapa-Nya Allah.
Dan mungkin Maria bersyukur atas
kata-kata yang membingungkan itu
yang diucapkan oleh Anak-Nya
begitu banyak tahun yang lalu
sekarang. Mereka
memungkinkannya untuk terus
berpegang pada harapan di tengah
rasa sakit yang sebaliknya akan
menghancurkannya.

Kita pergi dengan percaya pada
perantaraan Bunda Maria, memohon
agar Allah memberikan kita hati
yang besar, mampu mengatur segala



sesuatu dalam hidup kita untuk
melakukan kehendak Allah. Hati
yang bebas dan terbuka, mampu
meninggalkan pandangan yang
sempit. Hati yang mampu
menemukan tindakan Allah dalam
kehidupan kita sendiri, juga melalui
instrumen-insrumen manusia yang
tidak sempurna. Hati yang mampu
mendengarkan dan menunggu
dengan sabar buah dari tindakan-
Nya dalam jiwa kita.

Diterjemahkan oleh Fr. Dimas
Kusuma Wijaya Sembiring

[1] Lih. St. Josemaría, Holy Rosary,
Fifth Joyful Mystery.

[2] Lih. juga, sebagai contoh, Heb.
10:5-7 dan masih banyak bacaan lain
yang terkait

[3] Lih. Sebagai contoh Is. 49:15: 
Dapatkah seorang wanita melupakan
anak yang sedang menyusu?



Meskipun demikian, Aku tidak akan
melupakanmu.

[4] St. Josemaría, Conversations, no.
93.

[5] Lih. St. Josemaría, Christ is Passing
By, no. 17.

[6] Lih. Ibid.

[7] Ibid.

[8] Ibid.

[9] Mungkin satu-satunya nilai yang
akan tetap terjaga adalah untuk
memfasilitasi efektivitas sebuah
organisasi. Tetapi ketaatan Kristus
jauh lebih besar dari sekadar itu.

[10] St. Josemaría, Christ is Passing By,
no. 17.

[11] Ibid., no. 17.

[12] St. Josemaría, Conversations, no.
93.



[13] Lih. also Lk 2:19.

Julio Diéguez

pdf | dokumen dibuat secara otomatis
dari https://opusdei.org/id-id/article/

sungguh-manusiawi-sungguh-ilahi-xvi-
ketaatan-membuka-hati-kita/

(19-01-2026)

https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusiawi-sungguh-ilahi-xvi-ketaatan-membuka-hati-kita/
https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusiawi-sungguh-ilahi-xvi-ketaatan-membuka-hati-kita/
https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusiawi-sungguh-ilahi-xvi-ketaatan-membuka-hati-kita/

	Sungguh Manusiawi, Sungguh Ilahi (XVI): Ketaatan, Membuka Hati Kita

