
opusdei.org

Sungguh Manusiawi,
Sungguh Ilahi (XV):
Kesederhanaan,
Melihat Jalan dengan
Jelas

Mengetahui bahwa Tuhan
senantiasa memandang kita
dan hidup dalam saat kini
dapat menuntun kita
bertumbuh dalam
kesederhanaan.

19-06-2025



“Carilah yang memenuhi, carilah
yang mencukupi, dan janganlah
berhasrat lebih. Apapun yang
berlebihan menghasilkan kecemasan
dan tidak melegakan: itu akan
memberatkan anda dan tidak
menguatkan anda.”[1] Hidup kristiani
mengajak kita untuk mencari
keintiman dengan Allah dan
melepaskan diri kita dari apa yang
tidak menuntun kita kepada-Nya. (cf.
Lk 10:42).

Akan tetapi, pengalaman
menunjukan kepada kita bahwa
pencarian ini dapat menjadi rumit.
Sewaktu-waktu hidup kita bisa
terlihat seperti labirin. Kita berjalan
melalui gejolak batin dan kekacauan
lahiriah, sehari-hari pemikiran
memenuhi kepala kita dan hanya
kekosongan mengisi hati kita.
Terlebih, dikarenakan gaya hidup
atau waktu-waktu sulit dalam hidup
kita, kita mulai memperumit banyak
hal dan menganalisa apa yang telah



terjadi berulang kali. Dalam situasi
tersebut, Keputusan apapun yang
dibuat dapat melumpuhkan kita dan
kita akan kesulitan untuk selaras
dengan kehendak Allah. Kita
mengaharapkan hidup yang
sederhana dan penalaran yang jelas.
Kita rindu akan kesederhanaan yang
mampu mencerahkan pikiran dan
menenangkan jiwa kita.

Bagaimana cara untuk memahami
kehendak Tuhan setiaap saat?
Bagaimana kita dapat menerima
kejadian-kejadian dalam kehidupan
sehari-hari dengan ketenangan?
Bagaimana kita dapat berelasi
dengan orang-orang di sekitar kita
tanpa menghakimi atau
memutarbalikkan niat mereka?
Akan sangat membantu jika kita
pertama-tama merenungkan akar
dari kecenderungan kita untuk
memperumit berbagai hal. Sebab, di
sana kita akan menemukan dua
disposisi yang dapat membantu kita



menguraikan kekacauan di dalam
jiwa kita: kerendahan hati dan
penyerahan diri.

Sang Pencipta Kehidupan dan
“Pencipta” Ketakutan

Setiap artis meninggalkan jejak pada
pekerjaan mereka. Allah juga telah
menginggalkan salah satu sifat
terdalam dari keberadaaan-Nya pada
segala sesuatu yang telah
diciptakaan-Nya: Kesatuan. Allah
adalah satu dalam trinitas.
Keharmonisan dan keindahan surga
menunjukkan bahwa tidak ada yang
kurang atau berlebihan pada segala
ciptaan-Nya (lih. Kej 2:1). Dunia dan
manusia tercipta dari Cinta, karena
hanya Cinta yang mampu
menciptakan dan menyatukan
segalanya dalam harmoni.

Namun, melawan Allah yang
menguatkan, yang berkata YA,
“jadilah” (lih. Kej 1:3), adalah suara si
penggoda. Iblis tidak dapat



menciptakan, maka semua upayanya
diarahkan pada “menghancurkan,”
menuntun kita untuk melihat dunia
secara menyimpang. Semenjak
percakapan pertamanya dengan
Adam dan Hawa, iblis telah bermain
dengan ketakutan kita untuk
membuat kita khawatir tentang
masa depan dan membuat kita
membayangkan berbagai maksud
rumit dalam kata-kata dan tindakan
orang lain. Dengan demikian, sedikit
demi sedikit, iblis mengubah kita
menjadi jiwa-jiwa yang tidak tenang,
penuh perhitungan dan
kekhawatiran.

Apakah Allah benar-benar berkata, "
jangan kamu makan buah dari pohon
dalam taman ini "? tanya iblis (Kej
3:1). Ia ingin kita fokus pada pohon
yang terlarang dan berhenti
menghargai karunia Tuhan yang
lain: semua tanaman dan hewan,
manusia lain, hidup dalam kasih
karunia... Kita kemudian mulai



melihat dunia dengan curiga, dan
pandangan kita menjadi rumit. Iblis
membuat kita percaya bahwa kita
kekurangan sesuatu, bahwa Tuhan
tidak tulus, bahwa Tuhan
menyembunyikan sesuatu dari kita.
Seperti yang tertulis dalam kitab
Pengkhotbah: Lihatlah: hanya ini
yang kudapati: Allah telah membuat
manusia jujur, tetapi mereka
membuat banyak rancangan (Pkh
7:29).

Segala kerumitan adalah jalan
menuju dosa. Adam dan Hawa tidak
lagi berdialog atau berjalan dengan
Allah, dan berakhir sembunyi dari-
Nya (lih. Kej 3:8), karena takut
terlihat telanjang dan tak berdaya –
yang mana, sesungguhnya adalah
cara makhluk berdiri di hadapan
Sang Pencipta. Iblis tidak puas hanya
dengan membuat kita jatuh saja; ia
segera kembali dengan saran lain,
saran "menghacurkan," berikutnya
yang semakin menjauhkan kita dari



Allah. Ketika kepercayaan antara
Sang Pencipta dan sang ciptaan
hilang, ketika kita ingin bersembunyi
dari mata-Nya, kegelisahan dan
kelelahan memasuki dunia (lih. Kej
3:16-17). Laki-laki dan perempuan
kemudian hidup dalam ketakutan
akan masa depan;[2] akhirnya hati
mereka lelah dan dengan demikian
menjadi lahan subur bagi kesedihan,
yang merupakan sekutu besar bagi
musuh.

Lika-liku yang ditimbulkan oleh dosa
membutakan kita untuk melihat
dengan jelas di mana letak kebaikan
sejati kita dan keputusan yang
menuntun kita kepada Allah. Kitab
Amsal mengatakan dengan tegas: 
mereka yang serong hatinya tidak
akan bahagia (Ams 17:20). Akan
tetapi, kita merindukan
keharmonisan dengan Tuhan di
masa lalu, dan ingatan ini,
"kenangan" yang tersisa dalam jiwa
kita, terus menarik kita kepada



Tuhan. Liturgi Jumat Agung
mengekspresikannya dengan: "Allah
yang Mahakuasa, yang hidup kekal,
[Engkau] menciptakan semua orang
untuk selalu mencari-Mu,
merindukan-Mu, dan dengan
menemukan-Mu, menemukan
ketenangan."[3]

Kerendahan Hati: Kesadaran akan
Allah yang memperhatikan kita.

Untuk melihat diri kita dan dunia
dengan kesederhanaan, pertama-
tama kita perlu menemukan
ketenangan dalam tatapan Tuhan.
Menyadari bahwa Dia
memperhatikan kita dan memberi
kita rasa aman yang benar: kita
paham bahwa Tuhan mengasihi kita
dalam kebenaran dan bahwa segala
sesuatu yang lain adalah hal yang
relatif. Namun, di luar tatapan ini,
kita merasa perlu untuk melindungi
kerapuhan kita, kita pun menutup
diri atau menjadi lumpuh karena



rasa takut. Mereka yang berlindung
dalam tatapan kasih Tuhan
menikmati ketenangan dari
kesederhanaan, karena mereka tidak
bergantung pada situasi atau
keadaan yang berada di luar kendali
mereka. Kita berasal dari kebenaran,
kata Santo Yohanes yang 
menenangkan hati kita di hadapan-
Nya (1 Yoh 3:19).

Di sini kita mungkin berpikir tentang
Simon Petrus, yang merupakan
seorang yang baik tetapi hatinya
terkadang rumit. Cintanya kepada
Tuhan menggabungkan keraguan
dengan keputusan, ketaatan dengan
pemberontakan, keberanian dengan
ketakutan. Momen kebingungan
terbesarnya terjadi di tempat
Ananias selama Sengsara Tuhan kita
(lih. Luk 22:65-72). Saat Yesus sedang
dipertanyakan, kita dapat
membayangkan Petrus yang semakin
gelisah. Dia ingin setia tetapi tidak
mengerti apa yang sedang terjadi;



kejadian-kejadian tersebut
membuatnya lelah.Dia ingin kembali
ke perjalanan bersama Sang Guru di
padang Galilea, ketika suaranya
terdengar jelas dan Dia memecahkan
masalah apa pun hanya dengan satu
kata atau gerakan. Pada masa itu,
mudah untuk mempercayai berbagai
janji. Masa depan bersinar dengan
cerah dan jelas.

Sekarang, Tuhan kita tidak ada di
sana untuk menyelamatkannya dari
air yang berguncang, dan ketakutan
menguasai dirinya. Petrus menyerah
pada tekanan dan menyangkal
mengenal Sang Guru. Injil memberi
tahu kita bahwa, beberapa saat
kemudian, mata mereka bertemu:
Tuhan berpaling dan memandang
Petrus; dan Petrus teringat akan
firman Tuhan, bahwa Ia berkata
kepadanya, "Sebelum ayam berkokok
hari ini, engkau telah menyangkal
Aku tiga kali." Lalu ia pergi ke luar
dan menangis dengan sedihnya (Luk



22:61-62). Pandangan Yesus
menjernihkan kebingungan Petrus.
Ketika Tuhan kita memandangnya,
Petrus tiba-tiba melihat dirinya
sendiri dalam kebenaran, melalui
mata Tuhan. "Lihatlah Aku," calon
Benediktus XVI berdoa pada Jumat
Agung, "seperti-Mu yang
memandang Petrus setelah
penyangkalannya. Biarlah
pandangan-Mu menembus hati kami
dan menunjukkan arah yang harus
diambil dalam kehidupan kami”.[4]

Menerima diri kita apa adanya,
melihat situasi kita yang sebenarnya
dengan jelas, dapat membuat kita
menangis dalam kesedihan, seperti
Petrus. Namun, itulah satu-satunya
cara untuk berdiri tegak dan
meninggalkan kecemasan yang
datang dari berpura-pura menjadi
seseorang yang bukan diri kita. Kita
perlu melihat diri kita melalui mata
Tuhan dan berkata: "Aku adalah
sebagaimana diriku, dan Tuhan



menginginkanku seperti ini, untuk
sesuatu yang besar."

Santo Josemaría merangkum semua
alasan umat Kristiani untuk berdoa
dalam satu frasa singkat: “untuk
mengenal Dia dan mengenal dirimu
sendiri.”[5] Tidak diragukan lagi,
percakapan kita dengan Allah adalah
waktu paling tepat untuk
memperoleh visi yang jelas tentang
masalah kita dan diri kita sendiri
supaya kita dapat mengurai, dengan
rahmat Tuhan, jeratan pikiran kita.
Bimbingan yang kita terima dalam
bimbingan rohani dan formasi/
pembinaan juga akan membantu
kita. Percaya pada seseorang yang
mengenal kita dengan baik juga
dapat membantu kita untuk
menjernihkan dunia batin kita dan
menenangkan suara hati yang
mencoba menjerat pikiran kita.
Santo Josemaría mengatakan bahwa
tujuan pembinaan Kristiani yang
ditawarkan dalam Opus Dei adalah



kesederhanaan: “Asketisme kita
memiliki kesederhanaan Injil. Kita
akan memperumitnya jika kita
bingung; jika kita membiarkan hati
kita berada dalam kegelapan.”[6]

Maka, terkadang langkah pertama
untuk memperoleh kesederhanaan
adalah dengan menerima nasihat
dalam disposisi yang baik dan
mencari cara untuk melakukannya
di hadirat Tuhan.

Penyerahan Diri: Sekaranglah
waktu untuk mencintai

Kesulitan untuk menyerahkan diri
kepada Tuhan dapat disebabkan oleh
berbagai hal: rasa rendah diri, harga
diri yang rapuh, menolak untuk
menerima kesalahan sendiri... Di sisi
lain, kecepatan kerja di zaman ini
cenderung mempersulit hidup dan
memiliki akibat tertentu pada cara
hidup kita. Kemampuan untuk
melakukan lebih banyak hal setiap
harinya menyebabkan jumlah



keputusan yang harus kita buat
meningkat; kita merasa kesulitan
untuk memprioritaskan tugas,
bersaing dengan rekan kerja dan
ambisi professional juga memberi
tekanan dan membebani jiwa kita.
Kita ingin menjalani hidup yang
sederhana, tetapi kenyataannya,
rumit bagi kita untuk melakukannya.

Menghadapi Situasi ini, Santo
Josemaría mengajak kita untuk
memerhatikan diri kita dengan masa
kini, kairos: Peluang untuk
kekudusan. Bagaimanapun juga,
sekarang adalah waktu satu-satunya
bagi kita untuk menerima rahmat
Allah: “Lakukan tugas Anda
'sekarang', tanpa melihat kembali ke
hari 'kemarin', yang telah berlalu,
atau mengkhawatirkan hari 'esok',
yang mungkin tidak akan pernah
datang untuk Anda.”[7] Masa lalu dan
masa depan dapat menjadi beban
yang menghalalangi kita untuk
memahami kehendak Allah dengan



jelas. Yesus berkata kepada kita: 
Janganlah kamu khawatir akan hari
esok; karena hari esok mempunyai
kesusahannya sendiri. Kesusahan
sehari cukuplah untuk sehari (Mat
6:34). Berkonsentrasi pada suatu
tugas tanpa khawatir tentang apa
yang akan dipikirkan oleh orang lain
atau pengaruhnya pada hidup kita,
akan membantu kita untuk
memfokuskan kehendak kita dan
memanfaatkan bakat kita dengan
lebih baik. Tentu kita perlu
merenungkan pengalaman-
pengalaman kita dan merencanakan
masa depan, tetapi hal ini
hendaknya tidak menghalangi kita,
yang dekat dengan Allah, untuk
berkonsentrasi pada kasih di sini dan
saat ini, karena kasih hanya dapat
diberikan dan diterima pada saat ini.

Ketika Yesus menampakkan diri
kepada para rasul dengan tubuh-Nya
yang mulia untuk pertama kalinya,
Tuhan yang bangkit melihat



kegelisahan mereka: Ia berkata
kepada mereka, "Mengapa kamu
terkejut dan mengapa timbul keragu-
raguan di dalam hatimu? Lihatlah
tangan-Ku dan kaki-Ku: Aku
sendirilah ini" (Luk 24:38-39).
Peristiwa yang dialami para murid-
Nya selama hari-hari sebelumnya
berbenturan dengan apa yang
mereka lihat di depan mata mereka;
skandal sengsara Yesus masih
membebani hati mereka. Namun,
jika benar Yesus yang ada di
hadapan mereka, masa depan tiba-
tiba terbuka lebar... Begitu kuat
emosi mereka sehingga Tuhan kita
harus membawa mereka kembali ke
masa kini dengan pertanyaan yang
bersahabat: "Apakah kamu punya
sesuatu untuk dimakan?"

Yesus memperbarui pengalaman
yang biasa, yaitu duduk bersama
untuk makan bersama-Nya, dan
kemudian membawa murid-murid-
Nya keluar dari kebingungan



mereka. Perjuangan untuk melayani
orang lain dalam kebutuhan khusus
dan melaksanakan pekerjaan kita
sehari-hari dengan kasih dan
kepedulian, sambil menyerahkan
masalah-masalah yang berada di
luar kendali kita ke tangan Tuhan,
merupakan cara terbaik untuk tidak
terjerat dalam kebingungan kita
sendiri dan menjadi semakin 
sederhana seperti merpati (Mat
10:16).

Ketika membaca Injil, kita mungkin
mendapati diri kita jauh dari “iman
orang-orang sederhana”: iman
orang-orang yang, mungkin tanpa
mengetahui banyak hal tentang
Hukum Tuhan, dengan senang hati
menerima pesan Yesus. Penerimaan
yang sederhana akan Firman Tuhan
ini mungkin kontras dengan
kesulitan kita untuk memercayai-
Nya. Mungkin iman kita terkadang
adalah “iman yang rumit”. Tetapi
Tuhan tidak pernah berhenti



mengundang kita setiap saat untuk
menemukan kembali keselarasan
yang hilang, kesederhanaan yang
merupakan “garam
kesempurnaan.”[8] Kita perlu melihat
jalan pulang, ke surga, dengan jelas.
Mengikuti jalan kesederhanaan, kita
akan bangkit mengatasi masalah kita
dengan kelincahan yang berasal dari
cinta. Terangkat oleh kasih karunia,
kita akan mampu merenungkan
realitas melalui mata Tuhan.

Diterjemahkan oleh Fr. Stefano Adi
Nagoro Sembiring, OP.

[1] St. Augustine, Sermon 85, 5.6

[2] Lihat Pkh. 6:12, Mat. 6:25-34.

[3] Missal Romawi, Jumat Agung, Doa
Universal.

[4] Kardinal Joseph Ratzinger, Jalan
Salib, 2005, Perhentian Pertama.

[5] St. Josemaría Escriva, Jalan, no. 91.



[6] Lih. Notebooks 3, p. 149 (AGP,
library, P07).

[7] St. Josemaría Escriva, Jalan, no.
253.

[8] St. Josemaría Escriva, Jalan, no.
305.

Juan Narbona

pdf | dokumen dibuat secara otomatis
dari https://opusdei.org/id-id/article/

sungguh-manusiawi-sungguh-ilahi-xv-
kesederhanaan-melihat-jalan-dengan-

jelas/ (19-01-2026)

https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusiawi-sungguh-ilahi-xv-kesederhanaan-melihat-jalan-dengan-jelas/
https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusiawi-sungguh-ilahi-xv-kesederhanaan-melihat-jalan-dengan-jelas/
https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusiawi-sungguh-ilahi-xv-kesederhanaan-melihat-jalan-dengan-jelas/
https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusiawi-sungguh-ilahi-xv-kesederhanaan-melihat-jalan-dengan-jelas/

	Sungguh Manusiawi, Sungguh Ilahi (XV): Kesederhanaan, Melihat Jalan dengan Jelas

