
opusdei.org

Sungguh Manusiawi,
Sungguh Ilahi (XIII):
Dengan Segenap Hati
Kita

Keutamaan kesucian
memperkuat kemampuan kita
untuk memahami dan
menikmati apa yang benar-
benar memenuhi hati manusia;
hal ini memungkinkan kita
untuk menemukan Tuhan
dalam segala hal.



23-12-2024

“Berbahagialah orang yang suci
hatinya, karena mereka akan
melihat Allah” (Mat. 5:8).
Melihat Allah: tanpa sekat,
tanpa keraguan-raguan, tanpa
batas... Siapa yang dapat
bermimpi untuk mencapai hal
ini dengan kekuatan mereka
sendiri? Merenungkan pada
sumbernya keindahan,
kebaikan dan kebesaran yang
selalu kita cari di mana-mana.
Merenungkan, yang tidak
berarti mengamati dari luar,
tetapi dari dalam, mengetahui
bahwa kita tenggelam dalam
semua cahaya yang luar biasa,
dalam "Cinta yang memuaskan
tanpa memadamkan" keinginan
terdalam kita. [1] Kerinduan
yang mendalam yang hanya
mendapat tanggapan yang



sangat terbatas di dunia ini -
meskipun begitu sering
makhluk dapat terlihat
memiliki semua keindahan,
kebaikan, dan keagungan yang
dapat kita bayangkan.

Tentu saja, ketika berbicara tentang
kemurnian hati, Tuhan kita tidak
hanya mengacu pada kesucian. Jika
ada orang yang sangat suci tetapi
juga tidak adil, tidak tulus, tidak
setia, malas, atau egois, kita tidak
akan mengatakan bahwa hati orang
itu bersih. Ketika Raja Daud
memohon, Ya Allah, ciptakanlah
dalam diriku hati yang murni (Mzm.
51:12), ia meminta hati yang secara
harmonis menyatukan semua
keutamaan; hati yang berdetak
selaras dengan apa yang benar-
benar bernilai, yang mampu
mempertaruhkan nyawa untuk
sesuatu yang lebih besar daripada
dirinya sendiri, yang tidak
membiarkan dirinya didominasi oleh



hal-hal yang fana dan dangkal.
Ketika kita bertumbuh dalam
berbagai keutamaan, pandangan kita
- keinginan, minat, aspirasi - menjadi
semakin jelas dan kita belajar untuk
melihat nilai sebenarnya dari
berbagai hal. Kita belajar untuk
melihat dengan sungguh-sungguh,
merenungkan, dan menikmati.

Kebingungan

Tuhan telah menciptakan kita untuk
perenungan ini, yang menyatukan
semua aspirasi di dalam hati kita.
Dia ingin memberi kita rahmat ini.
Namun, ini adalah anugerah yang
harus kita perjuangkan untuk
mendapatkannya. Kita perlu
menaklukkan hati kita sehingga
mampu menerima anugerah ini,
karena kita berisiko membiarkannya
tidak terbuka, terlupakan di tempat
terpojok. Seperti yang dikatakan oleh
Santo Josemaría, kesucian "adalah
sebuah perjuangan, tetapi bukan



penolakan. Kita menanggapinya
dengan penegasan yang penuh
sukacita, dan memberikan diri kita
kepada Tuhan dengan bebas dan
riang. Perilaku Anda tidak boleh
dibatasi hanya untuk menghindari
kejatuhan dan kesempatan berdosa.
Jangan sampai Anda
membiarkannya menjadi
penyangkalan yang dingin dan
penuh perhitungan. Apakah kamu
benar-benar yakin bahwa kesucian
adalah sebuah keutamaan dan,
dengan demikian, harus bertumbuh
dan disempurnakan?" [2] Kesucian
adalah sebuah penegasan yang
penuh sukacita, dan selalu dapat
bertumbuh. Kedua pernyataan ini
mungkin tampak akrab bagi kita,
tetapi bagaimana keduanya saling
berkaitan sering kali tidak dipahami
dengan baik, dan bahkan dapat
menyebabkan kebingungan.

Kesucian adalah sebuah penegasan
yang menyenangkan, berbeda



dengan pandangan seseorang yang
memberikan penekanan berlebihan
pada kata "tidak": tidak melakukan,
tidak berpikir, tidak melihat atau
menginginkan. Sebaliknya, kesucian
adalah sebuah jawaban "ya" untuk
cinta, karena cinta yang membuat
kesucian menjadi penting dan
memberinya makna. Secara alamiah,
kita perlu mengatakan "tidak" pada
tindakan dan sikap tertentu yang
bertentangan dengannya dan yang
disadari oleh setiap orang yang
berakal sehat sebagai penyangkalan
terhadap cinta. Karena cinta yang
sejati adalah cinta yang total,
eksklusif dan pasti. Namun,
meskipun membutuhkan beberapa
kata "tidak", kesucian adalah
keutamaan yang sangat positif.

Mari kita bayangkan seseorang yang
memiliki pengetahuan yang baik
tentang iman dan kehidupan
Kristiani, yang dengan tulus
bertekad untuk mempraktikkan



iman mereka; seseorang yang
bahkan mungkin telah menularkan
visi positif tentang kesucian yang
kudus ini kepada orang lain, karena
mereka memahami dan berbagi
alasannya. Tetapi bisa saja terjadi
bahwa pengalaman praktis mereka
akan keutamaan ini tidak sesuai
dengan gagasan kemurnian sebagai
sesuatu yang positif dan yang selalu
dapat berkembang. Pertama-tama,
karena mereka tidak melihat
perlunya berjuang dalam kemurnian
secara terus-menerus; masalah-
masalah lain biasanya ada di latar
depan dan menurunkan kemurnian
ke tempat keempat atau kelima
dalam perjuangan mereka.
Akibatnya, kesucian sering kali tidak
bisa menjadi sebuah penegasan atau
penyangkalan. Dan kedua, karena
kadang-kadang mereka perlu
berjuang lebih keras untuk
menghidupinya, kesucian bisa
tampak seperti sebuah



penyangkalan, dan bukan
penegasan.

Ditambah lagi dengan sumber
kebingungan lainnya: karena
merupakan sebuah keutamaan,
kesucian dipanggil untuk
"bertumbuh dan disempurnakan." 
[3] Sekali lagi, orang Kristen yang
baik ini dapat berpikir: Saya
biasanya berhasil menghindari
tindakan, pikiran, penampilan yang
bertentangan dengan kesucian.
Bukankah itu yang dimaksud dengan
kesucian? Tidak bisakah saya
mengatakan bahwa saya memiliki
keutamaan ini? Apa lagi yang harus
saya lakukan? Dalam hal apa
kesucian harus tumbuh dan
disempurnakan dalam diri saya?

Asal mula kebingungan ini adalah
gagasan, yang cukup luas tetapi
sangat reduktif, bahwa keutamaan di
atas segalanya adalah kekuatan
kehendak yang memungkinkan kita



untuk menghormati norma-norma
moral, bahkan ketika norma-norma
tersebut bertentangan dengan
kecenderungan kita. Jika pandangan
ini benar, keutamaan akan terdiri
dari kemampuan untuk
mengabaikan perasaan kita, untuk
secara sistematis menentang apa
yang kita rasakan setiap kali rasa
hormat terhadap norma-norma ini
mengharuskannya. Tentu saja, ada
unsur kebenaran di sini, karena agar
terbentuknya keutamaan sering kali
mengharuskan kita untuk bertindak
melawan perasaan dan
kecenderungan kita. Namun, sangat
penting untuk tidak lupa bahwa ini
bukanlah tujuan; ini hanyalah
sebuah langkah yang, jika tidak
diikuti oleh orang lain, hanya akan
membentuk kemampuan untuk
menekan perasaan seseorang, untuk
mengatakan "tidak". Mereka yang
berpikir tentang keutamaan dengan
cara ini, meskipun mereka mungkin
mengatakan bahwa kesucian adalah



penegasan yang menyenangkan,
pada kenyataannya mereka tidak
cukup memahami hal ini, karena
mereka gagal untuk melihat apa
artinya dalam praktiknya.

Berintegrasi dengan baik

Keutamaan, lebih dari sekadar
kemampuan untuk menentang suatu
kecenderungan, adalah
pembentukan kecenderungan itu
sendiri. Keutamaan justru terdiri
dari menikmati, bersukacita dalam
hal yang baik, karena suatu
keterkaitan afektif telah tumbuh
dalam diri kita, suatu "keterlibatan
dengan yang baik." Justru dalam
pengertian inilah kita menyebut
kesederhanaan sebagai tatanan
dalam kecenderungan alamiah
terhadap kesenangan. Jika
kesenangan itu buruk, maka kodrat
alamiah kita harusnya menjauh
darinya. Namun jika kesenangan itu



baik, maka kodrat kita cenderung ke
arahnya.

Tetapi pada prinsipnya, kesenangan
itu baik bukan berarti ia baik dalam
semua kasus. Objek dari sebuah
kecenderungan mungkin tidak baik
bagi seseorang dalam kasus tertentu.
Itulah sebabnya kita perlu
menertibkan kecenderungan kita
terhadap kesenangan. Jika kita
berhasil, kita akan mengubahnya
menjadi salah satu sekutu terbaik
kita untuk melakukan kebaikan; jika
tidak, itu akan menjadi musuh besar
yang dapat menghancurkan kita.
Seperti halnya air, yang memuaskan
dahaga kita, menghidrasi tubuh kita
dan membuat tanaman tumbuh, juga
dapat menjadi tsunami, banjir yang
merusak yang tidak terkendali.

Apa yang dimaksud dengan
mengendalikan kecenderungan ini?
Tentu saja bukan dengan
menghilangkan daya tarik



kesenangan, yang mana hal itu
mustahil dilakukan. Tidak juga
dengan mengabaikannya, atau hidup
seolah-olah itu tidak ada; atau
bahkan dengan menekannya.
Mengatur hasrat terhadap
kesenangan berarti
mengintegrasikannya ke dalam
kebaikan sejati dari pribadi manusia 
[4]: memberikan kesatuan pada
hasrat-hasrat kita, sehingga semakin
sesuai dengan sifat manusiawi dan
memperkuatnya. Hati yang tidak
murni adalah hati yang terpecah-
pecah, tanpa tujuan yang jelas;
sebaliknya, hati yang murni adalah
hati yang menyatu, dengan arah
yang jelas dalam hidup.

Bagaimana hal ini bisa terjadi?
Kecenderungan manusia adalah
cara-cara untuk memahami hal yang
baik: masing-masing dari mereka
menyajikan apa yang memuaskan
dan sesuai untuk kita. Kita
mengatakan bahwa kita memiliki



kecenderungan terhadap
kesenangan karena ketika
dihadapkan pada sesuatu yang dapat
menghasilkannya, kita mengalami
ketertarikan: objek tersebut
menampilkan dirinya sendiri di
mata kita sebagai sesuatu yang
sesuai dengan kebutuhan kita.
Namun, apa yang baik untuk
kecenderungan belum tentu baik
untuk orangnya. Sebuah kue
mungkin menarik bagi saya karena
enak untuk dimakan, tetapi mungkin
tidak baik untuk kesehatan saya
(misalnya, karena saya menderita
diabetes), kebugaran saya (saya
sedang berusaha menurunkan berat
badan), atau hubungan saya dengan
orang lain (kue itu milik orang lain).
Setiap kecenderungan memiliki
sudut pandangnya sendiri; ia menilai
realitas dari sudut pandangnya
sendiri dan tidak dapat
melakukannya dari sudut pandang
orang lain. Akal budi adalah satu-
satunya kemampuan yang dapat



mengadopsi semua sudut pandang
dan mengintegrasikannya, [5]
mengidentifikasi kebaikan seseorang
dan bukan hanya kebaikan dari
kecenderungan tertentu atau aspek
kehidupan tertentu. Akal budi
mendengarkan apa yang dikatakan
oleh setiap kecenderungan,
mengevaluasi semua suara-suara ini,
dan menilai apakah suatu tindakan
benar-benar baik bagi seseorang.

Akal sehat tidaklah netral dan tidak
memihak. Akal sehat dipengaruhi
oleh emosi kita, oleh kecenderungan
dan hasrat kita. Jika salah satu
kecenderungan berbicara lebih keras
daripada yang lain, hal itu dapat
membingungkan akal sehat kita.
Oleh karena itu, penting bagi kita
untuk membentuk kecenderungan-
kecenderungan kita dengan baik
(bertemperamen baik). Dengan
demikian, alih-alih menjadi
penghalang, kecenderungan-
kecenderungan tersebut akan



menjadi pendukung bagi penilaian
yang dibuat oleh akal sehat kita.
Tentu saja, integrasi ini melalui
penggunaan akal kita mensyaratkan
bahwa makna dari kecenderungan
tersebut dipahami dan dihormati,
dan bahwa penghormatan ini
mengilhami dan memandu emosi
dan keinginan kita. Kerakusan,
misalnya, mengungkapkan bahwa
makna dari kebutuhan kita untuk
makan belum dipahami - setidaknya
tidak dengan cara yang praktis,
dengan cara yang mempengaruhi
perilaku kita. Dengan kata lain, cara
di mana kenikmatan makan
berkontribusi pada kebaikan integral
seseorang belum sepenuhnya
berasimilasi. Hal yang sama dapat
dikatakan tentang kesucian, dan
kebajikan lainnya.

Sebuah dunia batin

Mari kita dengarkan nasihat Santo
Josemaría dalam salah satu poin



paling singkat dalam The Way :
"Mengapa Anda melihat sekeliling
jika Anda membawa 'dunia Anda' di
dalam diri Anda?" [6] Memang
benar: jika kita membawa dunia di
dalam diri kita - sebuah dunia yang
terdiri dari barang-barang hebat,
baik ilahi maupun manusia - setiap
pandangan, tindakan atau pemikiran
yang bertentangan dengan kesucian
mungkin memiliki daya tarik bagi
kita, tetapi akan jauh lebih mudah
untuk melawannya, karena akan
dianggap sebagai ancaman bagi
keselarasan dunia batin kita sendiri.

Kita bahkan dapat mengatakan
bahwa kesucian mengacu pada
seksualitas hanya secara sekunder.
Terutama berkaitan dengan
pembukaan dunia batin kita - hati
kita - untuk upaya-upaya besar,
dengan kemampuan untuk
memahami, bercita-cita, dan
menikmati apa yang mampu mengisi
hati manusia. Oleh karena itu,



seperti yang juga dikatakan oleh
Saint Josemaría: "Saya tidak pernah
suka berbicara tentang
ketidakmurnian. Saya lebih suka
mempertimbangkan pahala yang
kaya yang dibawa oleh
kesederhanaan ... hidup dengan cara
ini, dengan semangat pengorbanan,
berarti membebaskan diri dari
berbagai macam perbudakan dan
sebagai gantinya menikmati, di
kedalaman hati seseorang,
kepenuhan kasih Allah. Kita
mendapati diri kita mampu
memperhatikan kebutuhan orang
lain, berbagi apa yang menjadi milik
kita dengan semua orang,
mencurahkan energi kita untuk
tujuan-tujuan besar." [7]

Mereka yang suci mampu
menghargai dan menikmati segala
sesuatu yang indah, mulia, dan
benar-benar menyenangkan.
Penampilan mereka tidak posesif,
tetapi penuh rasa syukur. Mereka



"membiarkan yang lain ada" dan
tidak membiarkan hubungan
mereka dengan setiap orang ternoda
dan menjadi "tidak personal".
Sebaliknya, mereka yang tidak suci
melihat dengan cara yang tidak
bersih; ini adalah pandangan yang
tidak mampu menyambut orang lain,
tetapi hanya menuntut manfaat.
Pada kenyataannya, mereka tidak
mampu menghargai kegembiraan
kecil dalam hidup dan dalam
hubungan pribadi, dan hanya
menikmati menghabiskan waktu
bersama orang lain. Kegembiraan
kecil yang dihargai orang lain
tampak hambar bagi mereka dan
kurang bermakna. Mereka
membutuhkan reaksi emosional
yang kuat untuk mengalami sesuatu
yang positif dan menyenangkan.

Dengan demikian kita dapat
memahami mengapa mereka yang
mengalami keutamaan kesucian
sebagai penegasan yang



menyenangkan biasanya tidak
membutuhkan upaya yang luar biasa
dari kemauan untuk menahan
dorongan seksual yang tidak teratur;
dunia batin mereka, yang terdiri dari
minat yang berharga dan hubungan
yang tulus, sangat kontras dengan
dorongan yang tidak benar dan
menolaknya. Dan sebagai hasilnya,
mereka merasa sangat bebas, karena
mereka melakukan apa yang benar-
benar ingin mereka lakukan dan
sukai. Sebaliknya, mereka yang
bernafsu, yang tidak memiliki
pengekangan seksual, atau bahkan
mereka yang "hanya bertahan," jika
mereka berhasil mencapai kendali
atas selera mereka dengan upaya
keras, akan merasa tertekan - seolah-
olah ada sesuatu yang hilang dalam
hidup mereka.

Bagi Santo Thomas Aquinas, orang
yang bernafsu, orang yang
inkontinen, orang yang kontinen,
dan orang yang suci adalah empat



realitas yang berbeda. [8] Orang
yang suci memiliki kebajikan,
sementara orang yang bernafsu
memiliki keburukan yang
berlawanan. Orang yang inkontinen,
walaupun tidak memiliki keburukan
yang kuat, tidak hidup dengan
benar. Dan orang yang kontinen,
sesuai dengan istilahnya, memiliki
pengendalian diri. Mereka tidak
berdosa terhadap kesucian, tetapi
mereka juga tidak memiliki
keutamaan. Dalam menghadapi
godaan, mereka membatasi diri
mereka untuk menekan dorongan,
tanpa benar-benar menikmati yang
baik. [9]

Ini adalah kasus, misalnya, mereka
yang tidak ingin melihat sesuatu
yang tidak murni, tetapi akan
bahagia jika tidak mungkin untuk
menghindari hal itu. Mereka hanya
menghindari rintangan yang mereka
lebih suka untuk tidak
menghindarinya; dan dengan



melakukan hal itu mereka gagal
membentuk sikap batin mereka dan
mengarahkannya pada kebaikan
sejati manusia. Situasi ini bisa
menjadi langkah maju bagi
seseorang yang datang dari tempat
yang jauh. Tetapi orang tersebut
masih harus menempuh jalan yang
panjang untuk membentuk
kebajikan kesucian. Siapapun yang
tidak secara tegas menjauh dari
batas-batas dosa, bahkan jika mereka
berhasil untuk tidak berbuat dosa,
tidak akan pernah lebih dari sekadar
menjadi benua. Mereka tidak akan
benar-benar menikmati keutamaan
kesucian dan akan gagal melihatnya
sebagai penegasan yang
menyenangkan.

Mereka akan melihat Allah di dalam
segala sesuatu

“Berbahagialah orang yang suci
hatinya, karena mereka akan
melihat Allah” (Mat. 5:8). Mungkin



Yesus tidak mengatakan di sini
bahwa mereka yang hatinya tidak
murni tidak akan diizinkan untuk
melihat Allah, tetapi mereka tidak
akan dapat melihat di mana orang-
orang yang murni hatinya akan
melihat keindahan yang tak
terlukiskan, penuh dengan banyak
corak dan warna, memuaskan semua
aspirasi hati manusia. Inilah yang
sebenarnya terjadi bahkan di dunia
ini. Orang yang berbudi luhur
mampu menemukan Tuhan dalam
setiap orang dan situasi dalam
kehidupan sehari-hari, sementara
mereka yang tidak berbudi luhur
gagal merasakan kehadiran-Nya atau
merasa tidak nyaman dan tidak
menyenangkan, karena membatasi
kebebasan mereka.

Dengan demikian, keutamaan yang
dipahami sebagai penciptaan dunia
batin yang indah, sebuah keterkaitan
afektif yang memungkinkan kita
untuk menikmati melakukan apa



yang baik, adalah sebuah respons
terhadap kebingungan yang
disebutkan di atas. Memang, jika
upaya untuk membentuk keutamaan
kemurnian suci tidak hanya
ditujukan untuk melawan tindakan
yang tidak teratur, tetapi juga dan
terutama untuk membangun dunia
batin yang dipenuhi dengan
kekayaan supernatural dan
manusiawi, maka mudah untuk
memahami bahwa keutamaan ini
tumbuh dan terbentuk tidak hanya
ketika godaan harus diatasi, tetapi
juga ketika perhatian kita diarahkan
pada apa yang berharga dan indah di
dunia ini, meskipun itu tidak ada
hubungannya dengan seksualitas. 

Kesucian bukan hanya sebuah
keutamaan ketika kita harus
berjuang. Hal ini tidak hanya
dimaksudkan untuk menghadapi
godaan, tetapi juga untuk memandu
"perhatian" kita, apa yang menjadi
perhatian hati kita. Dan dengan



demikian kita dapat memahami
mengapa pemurnian batin ini,
keterbukaan terhadap apa yang
benar-benar hebat, tidak memiliki
batas dan selalu dapat tumbuh.

Bermacam-macam cara

Bagaimana kita bisa membentuk
dunia batin yang kaya ini? Tentu
saja, kita perlu menghindari apa pun
yang dapat mengganggunya,
memastikan bahwa pandangan dan
imajinasi kita tidak tersebar atau
dikaburkan, menahan rasa ingin
tahu kita, dan juga menghindari
kemalasan, sikap pasif seseorang
yang menyerahkan kekuasaan atas
keputusan mereka terhadap apa pun
yang terjadi di sekitar mereka.
Melayang tanpa tujuan, membiarkan
diri kita dituntun oleh angin yang
bertiup, adalah cara yang mudah
untuk kehilangan arah dan berakhir
di tempat yang tidak kita inginkan.



Penting juga untuk bertumbuh
dalam ketabahan, karena jika tidak,
akan sangat sulit untuk tetap berada
di jalur yang benar di tengah
gempuran angin dan ombak.
Tindakan-tindakan kecil
penyangkalan diri dalam pekerjaan
kita, dalam hubungan kita dengan
orang lain, dalam kesukaan dan
selera kita akan memperkuat hati
kita. Dan kita juga membutuhkan
ketulusan: memiliki kesederhanaan
untuk berbicara tentang apa yang
terjadi di dalam diri kita adalah cara
yang sangat efektif untuk "memberi
oksigen" pada hati kita dan
mencegahnya menjadi mabuk
dengan kasih sayang yang hanya
menyempitkannya.

Yang juga sangat penting adalah
sarana-sarana lain yang
mengarahkan perhatian hati kepada
hal-hal yang secara adikodrati dan
manusiawi berharga: Devosi Ekaristi,
cinta kepada Bunda Allah, doa dan



hubungan pribadi dengan Tuhan
kita. Persahabatan dan semua
hubungan manusiawi yang mulia
juga sangat membantu di sini.
Sementara mengisolasi diri sendiri
atau menutup diri adalah sumber
infeksi yang mudah, pemberian diri
yang tulus kepada orang lain
membuat hati kita tetap sehat.

Selain itu, akan sangat membantu
untuk mengembangkan minat
budaya yang berharga, terutama
sastra yang bagus, film yang bagus,
musik, dll., yang memperkuat
kepekaan estetika dan rasa
keindahan. Mereka yang hanya
menikmati film atau video atau buku
"intensitas tinggi" yang dangkal, yang
terbiasa hidup hanya dengan emosi
"dangkal", akan membutuhkan
usaha keras untuk mengendalikan
diri ketika emosi mereka memasuki
dunia seksual. Dan bahkan jika
mereka berhasil melakukannya,
mereka akan mengalaminya, paling



banter, sebagai penindasan, sebagai
penyangkalan. Jauh lebih
menyenangkan dan efektif untuk
menciptakan suasana interior yang
bersih, cerah, kaya dan positif. Hati
kita tidak diciptakan untuk sesuatu
yang kurang. Kita telah diciptakan
untuk menikmati keindahan Tuhan
dalam kehidupan ini, dan untuk
selama-lamanya.

Julio Dieguez

Diterjemahkan oleh Fr. Dimas
Kusuma Wijaya Sembiring

[1] Santo Josemaría, Friends of God,
no. 208.

[2] Santo Josemaría, Friends of God,
no. 182.

[3] Ibid.

[4] Katekismus Gereja Katolik, n. 2337:
“Kesucian berarti integrasi
seksualitas yang berhasil dalam diri



seseorang dan dengan demikian
kesatuan batin manusia dalam
keberadaan jasmani dan rohaninya.
Seksualitas, di mana kepemilikan
manusia atas dunia jasmani dan
biologis diekspresikan, menjadi
pribadi dan benar-benar manusiawi
ketika diintegrasikan ke dalam
hubungan antara satu orang dengan
orang lain, dalam pemberian timbal
balik yang lengkap dan seumur
hidup antara seorang pria dan
seorang wanita”

[5] Cf. Santo Thomas Aquinas, Summa
Theologica, I-II, q. 17, a. 1, ad 2.

[6] Santo Josemaría, Jalan, no. 184.

[7] Friends of God, no. 84.

[8] Cf. Summa Theologica, II-II, qq.
151-156.

[9] Dalam II-II q. 155, Santo Thomas
membedakan apa yang disebutnya
"kontinuitas" dari keutamaan



kesederhanaan. Kesederhanaan
adalah milik orang yang selera
nafsunya diatur secara positif oleh
akal budi, sedangkan kontinensia
adalah kontrol yang tegas terhadap
selera yang menolak aturan akal
budi.

Julio Diéguez

pdf | dokumen dibuat secara otomatis
dari https://opusdei.org/id-id/article/

sungguh-manusiawi-sungguh-ilahi-xiii-
dengan-segenap-hati-kita/ (14-01-2026)

https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusiawi-sungguh-ilahi-xiii-dengan-segenap-hati-kita/
https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusiawi-sungguh-ilahi-xiii-dengan-segenap-hati-kita/
https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusiawi-sungguh-ilahi-xiii-dengan-segenap-hati-kita/

	Sungguh Manusiawi, Sungguh Ilahi (XIII): Dengan Segenap Hati Kita

