
opusdei.org

Sungguh Manusiawi,
Sungguh Ilahi (XII):
Hal Yang Lebih
Penting

Tantangan untuk menjadi
miskin dalam Roh ketika hidup
di tengah dunia.

13-03-2022

Tengah malam mulai mendekat.
Beberapa jam lalu, suara kerumunan
telah menghilang di jalanan.
Sekarang, keheninganlah yang
bertakhta. Langkah kecil seorang
perempuan Nazareth, yang kelihatan



sedang mengandung, adalah satu-
satunya suara yang terdengar. Dia
memegang lengan suaminya erat-
erat saat ia berjalan. Kelelahandari
perjalanan jauh mereka, mereka
sedang mencari dalam kegelapan
kandang yang ditawarkan kepada
mereka untuk beristirahat. Putera
Allah ingin segera dilahirkan di
bumi. Ia yang bisa melakukan
segalanya telah merencanakan hal
ini untuk terjadi bahkan di tempat
yang tidak ada penampungannya.
“Sabda Ilahi merupakan seorang
bayi, yang mana berarti ‘tidak bisa
berbicara.’ Dan Sabda Ilahi telah
menjadi ‘tidak bisa berbicara’… siapa
yang mengharapkan hal ini ? untuk
mengalami Natal adalah untuk
mengizinkan diri kita untuk
diguncang dengan kebaruan yang
mengejutkan. Kelahiran Kristus tidak
menawarkan kenyamanan yang
meyakinkan di dekat perapian,
melainkan getaran ilahi yang
mengguncang sejarah.”[1] Meskipun



seiring waktu ingatan tentang
kandang di Betlehem telah
mengambil aura tempat yang hangat
dan ramah, kemungkinan besar itu
tidak sehangat yang kita bayangkan.
Sepertinya itu bukanlah kehangatan
yang sama seperti kita bayangkan.
Apa yang coba Tuhan ingin katakan
kepada kita dengan pilihan-Nya
mengenai rencana ini yang kita
rayakan setiap tahun di rumah kita?
Malam itu, Yusuf dan Maria berbagi
harta kemiskinan. Orang tua Yesus
dibebaskan dari apa pun yang dapat
menutupi kekayaan sejati yang akan
mereka terima. Mampu memilih
tempat apa pun, kenyamanan
makhluk apa pun, Sang Pencipta
memilih untuk kehilangan segalanya
untuk menunjukkan kepada kita apa
yang benar-benar penting.

Kerajaan Adalah Milik Orang-
Orang Miskin



“Kami menjamin segala sesuatu,
kecuali cuaca indah dan cinta yang
sejati.” Kata-kata ini ditemukan di
pintu masuk perusahaan asuransi di
kota yang cuacanya sangat mudah
bergonta-ganti. Jika kita tidak yakin
tentang cuaca yang akan terjadi hari
esok, bagaimana kitab bisa
menyakinkan cinta kasih orang lain
di masa yang akan datang. Jumlah
uang yang besar tidak bisa memaksa
orang lain untuk mencintai kita
dengan tulus. Kita bahkan bisa
menjadi sedikit gugup memikirkan
hal ini, karena di sini kita tidak dapat
memperoleh rasa aman yang kita
alami di area lain dalam hidup kita.
Tetapi, kita harus memutuskan
untuk hidup dengan “margin of
error” ini. Keasyikan berada dalam
kendali penuh menghalangi segala
upaya untuk mencintai dan dicintai;
itu membuat mustahil untuk
mencapai kebahagiaan sederhana
namun kuat dari mereka yang
dengan bebas memberi dan



menerima. Berbahagialah orang
yang miskin dalam roh, karena
merekalah yang empunya Kerajaan
Sorga (Mat 5:3): Dengan kata-kata
inilah cara Yesus memulai Khotbah
di Bukit. Tuhan kita menawarkan
kebahagiaan, di bumi dan di surga,
bagi mereka yang menaruh
kepercayaan dan kebahagiaan
kepada Tuhan.

Keutamaan kemiskinan—yang tidak
sama dengan kemiskinan material
yang Gereja dorong untuk kita coba
jauhi—adalah bagian dari
kesederhanaan. Watak yang
memoderasilah yang menempatkan
hubungan kita dengan hal-hal baik
yang telah Tuhan ciptakan pada
tempat yang tepat. Orang yang
miskin hatinya memiliki dan
menikmati sesuatu tanpa dimiliki
olehnya; mereka menolak untuk
menempatkan kebahagiaan mereka
dalam penimbunan barang. Mereka
melawan kecenderungan yang kita



semua miliki untuk menjalani hidup
kita, kadang-kadang tanpa
menyadarinya sepenuhnya, seolah-
olah kebahagiaan kita terutama
bergantung pada apa yang kita miliki
—meskipun ada peringatan keras
dari Yesus: Celakalah kamu yang
kaya. karena kamu telah menerima
penghiburanmu! (Luk 6:24).

Setelah berbicara dengan banyak
orang selama bertahun-tahun, Santo
Josemaría berkata : “Ketika
seseorang mencoba untuk
membangun kebahagiaannya secara
eksklusif di sekitar hal-hal duniawi
ini, dan dalam hal ini saya telah
menyaksikan beberapa tragedi
nyata, dia memutarbalikkan
penggunaan yang semestinya dan
menghancurkan tatanan yang
dengan bijaksana ditetapkan oleh
Sang Pencipta. Akibatnya hati
menjadi sedih dan tidak puas. Itu
mulai mengikuti jalan yang
mengarah pada ketidakbahagiaan



abad.”[2] Keutamaan kemiskinan
memungkinkan kita untuk
memahami betapa singkatnya
‘keamanan’ material, dan betapa
dangkalnya penghiburan yang gagal
mencapai lubuk hati kita.
Kemiskinan jiwa memungkinkan
kita, pada akhirnya, untuk benar-
benar menikmati dunia, karena
dunia menghubungkan hati kita
dengan apa yang sederhana—
dengan manusia, dengan Tuhan,
dengan segala sesuatu yang dapat
menjadi objek renungan, dan dengan
demikian memuaskan hasrat
terdalam hati kita.

Selama kunjungannya pada tahun
1980 ke sebuah distrik miskin di Rio
de Janeiro, Santo Yohanes Paulus II
bertanya. “Bukankah arti
sebenarnya dari miskin dalam roh
adalah 'orang yang terbuka kepada
orang lain', yaitu kepada Tuhan dan
sesama? Bukankah ucapan bahagia
tentang 'miskin dalam roh' ini



sekaligus berisi peringatan dan
tuduhan? 'Celakalah kamu':
ungkapan ini bisa terdengar keras
dan mengancam, terutama di bibir
Kristus yang biasanya berbicara
dengan begitu ramah dan
lembut.”[3]

Dosa telah mengacaukan keinginan
kita untuk memiliki, dan akibatnya
hubungan kita dengan barang-
barang ciptaan dapat dengan mudah
berubah bentuk. Kerinduan untuk
memiliki mungkin diintensifkan oleh
budaya di mana nilai ekonomi—
tercermin dalam status sosial dan
citra seseorang di mata orang lain—
kadang-kadang menjadi sumber nilai
tertinggi. Budaya kita cenderung
menanamkan keyakinan bahwa
kemakmuran dan kenyamanan
adalah kunci kebahagiaan. Namun,
kita semua menyadari bahwa
kebahagiaan sejati seseorang diukur
secara lebih akurat oleh kedalaman
dan keaslian hubungan mereka



dengan orang lain. Ini adalah
kekayaan orang miskin di hati.
Sebaliknya, kesepian seseorang yang
hidup dikelilingi kemewahan
seringkali dapat dilihat sebagai
kemiskinan yang dramatis.

Keharmonisan yang harus Dicari
Setiap Orang

Pada tahun 1968, Ketika sedang
diwawancarai mengenai peran
perempuan dalam masyarakat,
seorang jurnalis wanita bertanya
kepada Santo Josemaría tentang
keutamaan kemiskinan – khususnya
tentang bagaimana hidup dengan
keutamaan itu dengan baik di rumah
dan bagaimana menyalurkannya ke
orang lain. Jawaban Santo Josemaría
dimulai dengan pernyataan yang
kuat : “Mereka yang tidak mencintai
dan tidak melakukan keutamaan
kemiskinan tidak memiliki semangat
Kristus. Ini berlaku untuk semua
orang. Untuk pertapa yang berada di



padang gurun; dan bagi orang
Kristen biasa yang hidup di tengah
dunia.”[4] Baik pertapa dan orang
awam biasa yang hidup di tengah-
tengah dunia dipanggil untuk
menghidupi keutamaan kemiskinan
dengan semangat otentik seorang
Kristen sejati. Tetapi, sementara
mudah untuk melihat bagaimana
seseorang yang “hidup di padang
gurun” dapat terlepas dari harta
benda, bagaimana mungkin
seseorang yang hidup di tengah
kekayaan dunia benar-benar
menjadi miskin? Model apa yang
bisa diikuti?

Santo Josemaría selanjutnya
mengidentifikasi dua aspek
mengenai hubungan kita dengan hal-
hal materi: dua kutub yang
tampaknya berlawanan yang perlu
didamaikan. Di satu sisi, kebutuhan
akan “kemiskinan sejati, yang
diperhatikan dan dirasakan dan
terdiri dari hal-hal tertentu.



Kemiskinan ini harus menjadi
pengakuan iman kepada Tuhan dan
tanda bahwa hati tidak puas dengan
hal-hal yang diciptakan dan bercita-
cita kepada Sang Pencipta.” Di sisi
lain, pentingnya kealamian yang
dengannya seorang Kristen harus
“menjadi satu lagi di antara sesama
pria dan wanita, berbagi cara hidup,
kegembiraan dan kebahagiaan
mereka, bekerja dengan mereka,
mencintai dunia dan semua yang ada
di dalamnya. dia; menggunakan
semua ciptaan untuk memecahkan
masalah kehidupan manusia.”[5]
Kita melihat dengan jelas di sini
tantangan menjadi miskin roh di
tengah-tengah dunia: terlepas dari
harta benda sambil mencintai
mereka sebagai hadiah dari Tuhan
untuk dibagikan. sesama kita pria
dan wanita. Tapi pertanyaannya
tetap: di mana kita menemukan
panduan untuk usaha ini?



Jika kita memperhatikan kehidupan
Kristus dalam Injil, kita tidak melihat
Dia melakukan sesuatu tanpa
barang-barang material. Malahan,
kita melihat bahwa, bukannya
menjadi seorang kaya atau miskin,
Yesus menggunakan barang-barang
duniawi secara seimbang, bijak, dan
sempurna. Yesus dikenal di desanya
karena Dia mencari nafkah dengan
profesi yang dia kerjakan bersama
ayahnya (lih. Mat 13:55). Dia
memiliki jubah yang bagus (lih. Yoh
19:23), dan terkadang menghadiri
pertemuan sosial yang mewah.
Beberapa orang bahkan
menuduhnya rakus dan pemabuk
(lih. Mat 11:19). Dia mengundang
orang-orang kaya—Matius, Zakheus,
Yusuf dari Arimatea, dan lainnya—
untuk membuka hati mereka kepada
Kerajaan Allah. Namun demikian,
Yesus jelas menunjukkan kasih yang
istimewa, baik dalam aktivitas
sehari-hari maupun dalam
pewartaan-Nya, kepada mereka yang



tidak memiliki apa-apa secara
materi. Ia menunjuk pada contoh
janda miskin dan hubungannya
dengan Allah, berbeda dengan orang
kaya (lih. Luk 21:1-4). Ia
menceritakan sebuah perumpamaan
tentang Lazarus si miskin yang
diterima di pangkuan Abraham,
sedangkan si kaya yang adalah
tetangganya tetap berada di luar
(bdk. Luk 16:19-23). Dia mengatakan
dengan jelas bahwa lebih mudah
seekor unta masuk melalui lobang
jarum daripada seorang kaya masuk
ke dalam Kerajaan Allah (Mat 19:24).
Dia menasihati murid-murid-Nya
ketika mengirim mereka dalam misi
mereka untuk tidak membawa
sesuatu yang berlebihan dengan
mereka (lih. Luk 10:4-11). Dan Dia
sendiri lahir di kandang orang lain,
dan akan dikuburkan di kuburan
orang lain. Yesus hidup bebas dari
ikatan material apapun dan, pada
saat yang sama, menikmati barang-
barang ciptaan. Ini bukan masalah



keseimbangan, kompromi yang tidak
stabil antara dua ekstrem, tetapi
tentang keharmonisan yang indah—
keharmonisan yang kita lihat di
dalam Yesus.

Namun, tidak ada rahasia universal:
“Mencapai sintesis antara kedua
aspek ini sebagian besar merupakan
masalah pribadi. Itu membutuhkan
kehidupan batin, yang akan
membantu kita menilai dalam setiap
keadaan apa yang Tuhan minta dari
kita. Oleh karena itu saya tidak ingin
memberikan aturan yang pasti.”[6]
Bahayanya sebenarnya ada dari
pemikiran naif bahwa kita dapat
menyusun daftar aturan untuk
memastikan kita menjalankan
keutamaan tertentu. Tetapi,
pendekatan ini mengabaikan peran
kehati-hatian yang sangat
diperlukan, yang tanpanya
keutamaan-keutamaan lainnya tidak
akan ada. Oleh karena itu, “kita
menemukan apa yang berlebihan,



bukan dengan aturan teoretis,
melainkan melalui suara batin yang
memberi tahu kita bahwa kita
dipimpin oleh keegoisan atau cinta
kenyamanan yang tidak
semestinya.”[7]

“Hal yang benar-benar penting,” kata
Santo Josemaría di tempat lain,
“adalah bukan apakah kamu telah
memiliki ini atau kekurangan itu,
tetapi apakah kamu hidup menurut
kebenaran yang telah diajarkan
kepada kami melalui iman Kristiani
kita, yang mana memberitahukan
kita yang memberi tahu kami bahwa
barang-barang ciptaan hanyalah
sarana.”[8] Misalnya, tentang
berpakaian yang baik, ia
memberikan beberapa saran yang
dapat diterapkan pada bidang
kehidupan sehari-hari lainnya:
“Anda harus berpakaian sesuai
dengan tuntutan status sosial Anda,
latar belakang keluarga Anda,
pekerjaan Anda ... sahabat



melakukannya, tetapi untuk
menyenangkan Tuhan: bersemangat
untuk menyajikan gambaran yang
asli dan menarik tentang kehidupan
Kristen sejati.”[9] Akhirnya, dia
sering memberikan saran yang dapat
diterapkan masing-masing orang
untuk keadaan mereka sendiri:
jangan menciptakan kebutuhan
untuk diri sendiri; membuat apa
yang Anda miliki terakhir; bebas
melakukan tanpa sesuatu untuk
sementara waktu; memberikan yang
terbaik kepada orang lain; menerima
ketidaknyamanan dengan sukacita;
jangan mengeluh jika Anda
kekurangan sesuatu ... dan begitu
banyak hal kecil lainnya yang dapat
ditemukan setiap orang dalam
kehidupan doa mereka sendiri.

Mencintai Dunia dan Solidaritas

Santo Josemaría telah mengalami
kemiskinan material yang nyata di
beberapa waktu dalam hidupnya.



[10] Selain itu, ia mencoba untuk
menjalani secara pribadi beberapa
kebiasaan untuk memperkuat
semangat kemiskinannya, meskipun
ia tidak menganggapnya berlaku
untuk semua umat beriman dalam
Karya. Apalagi dia sadar bahwa
Tuhan memanggilnya untuk
menyebarkan semangat kekudusan
di tengah dunia, bukan di luarnya.
Oleh karena itu, bahkan ketika orang
lain mungkin dipanggil untuk
meninggalkan harta benda secara
radikal sebagai kesaksian atas
kekayaan tertinggi yang ditemukan
dalam Tuhan, dia yakin bahwa
karakteristik khusus dari orang
Kristen biasa di tengah dunia harus
memberikan “kesaksian eksplisit
cinta untuk dunia" dan "solidaritas
dengan sesama pria dan wanita."[11]

Pada musim panas 1974 ia
mengadakan kumpul-kumpul
dengan pasangan yang sudah
menikah di Lima. Pertemuan ini



merupakan kejutan, karena pendiri
Opus Dei telah sakit beberapa hari
sebelumnya. “Bapa, saya ingin
keluarga saya hidup nyaman,” kata
salah satu yang hadir, sebagai
pendahuluan untuk menanyakan
bagaimana pribadi hidup dalam
kemiskinan dalam situasi itu.
“Adalah satu hal untuk hidup dengan
kenyamanan materi tertentu, dan hal
lain untuk memamerkan
kemewahan Anda,” jawab Santo
Josemaría. “Selain itu, Anda memiliki
kewajiban untuk memberikan
kenyamanan ini kepada orang yang
Anda cintai ... Bertindak sebagai
suami yang baik, sebagai ayah yang
baik, dan bermurah hati dengan istri
dan anak-anak Anda. Dan kemudian,
jangan pamerkan kemewahan Anda;
sedikit keras pada diri sendiri dan
mencoba membantu orang lain.”[12]
Di sini kita melihat pedoman untuk
menjadi miskin dalam roh di tengah
dunia, sambil mensyukuri
kenyamanan yang Tuhan berikan



kepada kita: kedermawanan tanpa
kemewahan, menuntut pada diri kita
sendiri secara pribadi dalam
menjalani keutamaan ini, membantu
mereka yang membutuhkan.

Pada kesempatan lain, Santo
Josemaría memberikan contoh
seorang wanita tua yang dia kenal,
yang hidup dalam keutamaan
kemiskinan meskipun cukup kaya:
“Wanita yang baru saja saya
bicarakan ini tinggal di rumah
leluhur. Tapi dia tidak
menghabiskan apa-apa untuk
dirinya sendiri. Di sisi lain, dia
membayar pelayannya dengan
sangat baik dan memberikan sisa
uangnya kepada yang
membutuhkan, sambil merampas
hampir segalanya untuk dirinya
sendiri.”[13]

Keutamaan kemiskinan yang hidup
di tengah dunia memerlukan
kepedulian yang nyata bagi mereka



yang membutuhkan. “Doa kepada
Tuhan dan solidaritas dengan orang
miskin dan penderitaan tidak dapat
dipisahkan,” kata Paus Fransiskus.
“Untuk melakukan tindakan
penyembahan yang dapat diterima
oleh Tuhan, kita harus mengakui
bahwa setiap orang, bahkan yang
paling miskin dan paling hina,
diciptakan menurut gambar Allah…
Menghadapi orang miskin dan
mereka yang membutuhkan terus-
menerus menantang kita dan
memaksa kita untuk berpikir:
Bagaimana kita dapat membantu
menghilangkan atau setidaknya
mengurangi keterpinggiran dan
penderitaan mereka? Bagaimana
kita dapat membantu mereka dalam
kemiskinan rohani mereka?”[14]
Pertanyaan-pertanyaan ini sangat
relevan bagi orang Kristen yang
ingin membawa Kristus ke
lingkungan profesional, di mana
begitu banyak yang dapat dilakukan
untuk membantu orang lain. Santo



Josemaría bersikeras: “Kami
memiliki kewajiban untuk mencoba
memastikan bahwa setiap hari ada
lebih sedikit orang miskin di dunia …
Kekayaan berasal dari pekerjaan,
anak-anakku, dari spesialisasi, dari
kemajuan profesional, dan Opus Dei
didirikan di atas pekerjaan.”[15]

* * *

“Berikan sedikit simpanan pada apa
yang telah Anda berikan, karena
Anda menerima begitu banyak,”[16]
kata Santa Teresa dari Avila.
Keutamaan kemiskinan
memungkinkan kita untuk bahagia
dalam keadaan apa pun—juga ketika
kita kekurangan apa yang
diperlukan. Menjadi miskin dalam
roh berarti bahwa kita tidak
menaruh kepercayaan kita pada hal-
hal yang dapat kita kendalikan,
tetapi pada Tuhan dan, melalui Dia,
pada orang lain. “Bebas untuk
mencintai: itulah makna semangat



kemiskinan, penghematan dan
keterpisahan kita.”[17] Memasuki
kebebasan itu, di mana kita hanya
peduli pada apa yang benar-benar
diperlukan (bdk. Luk 10:42), apa
yang benar-benar penting , adalah
menjaga bagian yang terbaik, yang
tidak akan diambil dari kita.

[1] Fransiskus, Audiensi, 19
December 2018.

[2] Santo Josemaría, Sahabat-Sahabat
Allah, no.118.

[3] Santo Yohanes Paulus II, Pidato, 2
Juli 1980.

[4] Santo Josemaría, Percakapan-
Percapakan, no. 110.

[5] Ibid.

[6] Ibid.

[7] Ibid., no. 111.

[8] Sahabat-Sahabat Allah, no. 118.



[9] Ibid.

[10] Beberapa contoh spesifik
termasuk kebangkrutan bisnis
ayahnya ketika dia masih remaja,
tahun-tahun yang keras dari perang
saudara Spanyol, dan kesulitan
materi ketika dia tiba di Roma.

[11] Percakapan-Percapakan, no. 110.

[12] Santo Josemaría, Catatan dari
Reuni Keluarga, 25 Juli 1974.

[13] Sahabat-Sahabat Allah, no. 123.

[14] Fransiskus, Pesan, 15 November
2020.

[15] Santo Josemaría, Catatan dari
Reuni Keluarga, 25 Juli 1967.

[16] Santa Theresia Avilla, Jalan
Kesempurnaan, 33,2.

[17] Monsignor Fernando
Ocáriz,Surat Pastoral, 14 Februari
2017, no.8



Andrés Cárdenas M.

pdf | dokumen dibuat secara otomatis
dari https://opusdei.org/id-id/article/

sungguh-manusiawi-sungguh-ilahi-xii-
hal-yang-lebih-penting/ (23-12-2025)

https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusiawi-sungguh-ilahi-xii-hal-yang-lebih-penting/
https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusiawi-sungguh-ilahi-xii-hal-yang-lebih-penting/
https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusiawi-sungguh-ilahi-xii-hal-yang-lebih-penting/

	Sungguh Manusiawi, Sungguh Ilahi (XII): Hal Yang Lebih Penting

