
opusdei.org

Sungguh Manusiawi,
Sungguh Ilahi (IX):
Melihat dengan
Kacamata Ilahi

Beberapa kebajikan yang dapat
membantu kita menjadi jiwa
yang kontemplatif di tengah
aktivitas sehari-hari yang biasa
kita lakukan. Sebuah artikel
baru dalam seri tentang
kebajikan.

13-12-2021

Banyak filsuf, ilmuwan, dan seniman
telah mendefinisikan kontemplasi



sebagai seni mengamati dunia
dengan penuh perhatian dan cinta.
Menemukan kekayaan kebenaran
dan keindahan dalam segala hal
yang ada, bahkan di tempat yang
tidak kita duga; melepaskan
keinginan kita untuk mengendalikan
segalanya untuk menghargai apa
yang kita miliki, terutama hal-hal
kecil. Tetapi mengapa kontemplasi
terkadang tampak begitu rumit, jika
itu hanya masalah mengamati dunia
dengan perhatian dan cinta? Kita
sangat ingin belajar bagaimana
menjadi kontemplatif, karena semua
realitas yang diciptakan layak untuk
direnungkan. Terlebih lagi kita ingin
merenungkan Penciptanya,
keindahan Ilahi tak terbatas, yang
tercermin dalam keajaiban-kejaiban
di sekitar kita.

Kita diciptakan oleh Tuhan untuk
berkontemplasi. Tingkat kontemplasi
ini hanya akan mencapai
kesempurnaannya ketika kita



memasuki kehidupan kekal, ketika
kita akan melihat Sang Pencipta dari
muka ke muka dan, di dalam Dia,
memahami segala hal dengan jelas
dan bersukacita dalam semua
makhluk. Tetapi seperti yang
diingatkan Santo Josemaria, kita
bahkan sekarang dipanggil, setiap
saat, setiap hari, untuk “melihat
Tuhan dalam segala hal duniawi:
dalam manusia, dalam peristiwa,
dalam hal-hal besar dan dalam apa
yang tampak kecil bagi kita, dalam
apa yang menyenangkan kita. dan
dalam apa yang kita anggap
menyakitkan.”[1] Kita ingin
mengubah segala sesuatu dalam
hidup menjadi pujian, ucapan
syukur, pertobatan dan
permohonan. Perenungan kita
tentang Tuhan tidak terjadi terlepas
dari kesibukan sehari-hari, tetapi
justru melaluinya, menemukan Dia
dalam segala hal di sekitar kita.



Santo Thomas Aquinas
mendefinisikan kontemplasi sebagai
“intuisi sederhana tentang
kebenaran yang berasal dari
cinta.” [2] Kontemplasi adalah cara
memandang realitas yang tidak
bergantung pada pembelajaran atau
keterampilan. Semua orang dapat
melakukannya, setiap saat, karena
hal ini berasal dari cinta yang Tuhan
berikan untuk membimbing cara
pandang kita. Semua orang kudus,
yang begitu berbeda satu sama lain,
baik yang terpelajar maupun yang
tidak, yang terlibat dalam berbagai
macam tugas, telah melihat
kedekatan dengan Sang Pencipta ini
tumbuh dalam kehidupan mereka
sendiri.

Oleh karena itu mungkin hal
pertama yang harus kita ingat adalah
apa yang dikatakan Katekismus
Gereja Katolik kepada kita: bahwa
kontemplasi adalah sebuah karunia.
[3] Itu bukan sesuatu yang dapat kita



capai dengan kekuatan kemauan kita
sendiri, berkat rencana atau strategi.
Sebaliknya, kita perlu membuka diri
terhadap pemberian Tuhan, dan
mempersiapkan diri untuk
menerimanya. Dan ini memerlukan
“budidaya” kebajikan tertentu yang
mempersiapkan “lahan”.

Keberanian untuk “membuka
pintu”

“Lihatlah, Aku berdiri di pintu dan
mengetuk,” kata Tuhan. “Jika ada
orang yang mendengar suara-Ku dan
membukakan pintu, Aku akan
masuk kepadanya dan makan
bersamanya, dan dia bersama-
Ku” (Wahyu 3:20). Sebuah kapel di
Keble College di Universitas Oxford
memiliki lukisan terkenal berjudul
"The Light of the World" yang
menggambarkan ayat dalam kitab
Wahyu ini. Yesus berpakaian seperti
raja, dengan lentera yang membawa
cahaya ke rumah, sementara Dia



dengan lembut mengetuk pintu. Di
tanah di depan pintu tumbuh
rumput liar karena pintu sudah lama
tertutup.

Untuk memberi kita karunia
kehidupan kontemplatif, Tuhan
meminta kita untuk membuka pintu
hati setiap hari. Reaksi Adam dan
Hawa, orang tua pertama kita,
setelah kehilangan kepolosan
mereka, justru sebaliknya. Mereka
menyembunyikan diri dan “menutup
pintu” dari Tuhan, menghindar
untuk menatap-Nya. Dan semua
keturunan mereka masih memiliki
kecenderungan ini. Kita menutup
pintu karena ketakutan yang tidak
berdasar atas apa yang mungkin Dia
minta dari kita, ketakutan akan
perasaan ketergantungan, keragu-
raguan karena merasa akan
kehilangan kendali jangka pendek
atas hidup kita. Atau mungkin kita
hanya lebih memilih terus berada di
zona nyaman yang menjauhkan diri



dari hal-hal rohani, agar dapat
terhindar dari pekerjaan-pekerjaan
dalam mempersiapkan diri untuk
menerima karunia Tuhan itu.

“Peristiwa di Betlehem terulang,
bahkan, setiap hari. Mungkin —
tidak dengan bibir kita, tetapi
dengan perbuatan — kita telah
mengatakan: non est locus in
diversorio, tidak ada penginapan
untukmu di hatiku. Ya Tuhan,
ampunilah aku!”[4] Selain hambatan
lain yang terkadang tampak lebih
penting bagi kita (kurangnya waktu,
kejenuhan, dispersi, atau rasa tidak
layak), anggapan aneh terhadap
Tuhan ini sering kali merupakan
rumput liar yang perlu dicabut
untuk membuka pintu hati kita, dan
dengan demikian dapat ambil bagian
dalam sudut pandang Pencipta kita.

Kerendahan hati dan ketidak-
terikatan untuk menjadi
kontemplatif



“Doa kontemplatif ... adalah karunia,
rahmat; yang hanya dapat diterima
dalam kerendahan hati dan
kemiskinan.”[5] Ini melibatkan,
pertama-tama, pekerjaan yang sulit
untuk menerima kebenaran tentang
diri kita sendiri dan orang lain
dengan damai. Kita tidak dapat
mempersiapkan diri untuk
menerima karunia mengamati dunia
seperti yang dilakukan Tuhan jika
kita terus-menerus mengenakan
topeng, atau jika kita
menciptakannya untuk orang lain
atau merusak realitas dengan
ciptaan imajiner kita sendiri. Bahasa
Yesus selalu sederhana dan dalam.
Dia melihat segala sesuatu
sebagaimana adanya, selalu dengan
belas kasihan, sementara kita sendiri
sering kali menjadi rumit dan
dangkal, menilai orang-orang di
sekitar kita dengan keangkuhan.

“Jikalau engkau tahu tentang
karunia Allah dan siapakah Dia yang



berkata kepadamu: Berilah Aku
minum!’” (Yoh 4:10), kata Yesus
kepada wanita Samaria itu. Dan Dia
bertanya kepada Rasul Filipus:
“Telah sekian lama Aku bersama-
sama kamu, Filipus, namun engkau
tidak mengenal Aku?” (Yoh 14:9).
Kerendahan hati membuat kita sadar
betapa sedikitnya yang kita ketahui
tentang Tuhan dan cara-Nya
berkuasa di atas dunia. “Setelah lima
puluh tahun saya masih seperti anak
kecil yang mengoceh: memulai dan
memulai lagi,”[6] kata Santo
Josemaria dalam doanya, sesaat
sebelum pergi ke surga. Dengan
mengatasi kecenderungan kita untuk
berusaha mendominasi setiap orang
dengan kriteria buatan kita sendiri,
Tuhan akan dapat mengungkapkan
kepada kita apa yang tersembunyi
dari orang bijak dan pandai (lih. Mat
11:25).

Selain itu, untuk menjadi
kontemplatif kita harus



menggunakan hal-hal duniawi
sedemikian rupa sehingga mereka
membantu kita untuk melekat pada
hal-hal yang abadi, dan bukan
sebaliknya. Hati yang tidak melekat
pada hal-hal material akanterbuka
untuk realitas spiritual; dengan
begitu kita dapat lebih cepat
“terbang” kepada Tuhan, untuk
menerima karunia rahmat-Nya.
Yesus, Pencipta dan Tuhan kita,
hidup tak melekat pada harta benda
di sebuah desa yang sederhana. Dia
kedinginan di musim dingin, panas
di musim panas, memiliki sedikit
harta benda dan merawatnya
dengan baik. Singkatnya, kita perlu
berusaha untuk memastikan bahwa
kerinduan di hati kita, yang hanya
dapat dipuaskan oleh Tuhan, tidak
berusaha kita puaskan dengan hal-
hal duniawi.

Sementara semangat kemiskinan
mendorong kontemplasi, hal yang
sama juga terjadi sebaliknya, karena



mereka saling “memberi
mendukung.” “Ketika kita
berkontemplasi,” kata Paus
Fransiskus, “kita menemukan dalam
diri orang lain dan dalam alam
ciptaan, sesuatu yang jauh lebih
besar daripada kemanfaatannya …
Seperti yang telah diajarkan oleh
banyak guru spiritual, langit, bumi,
laut, dan setiap makhluk memiliki
kapasitas ikonik ini, kapasitas mistik
untuk membawa kita kembali
kepada Sang Pencipta dan ke dalam
persekutuan dengan ciptaan…
Mereka yang merenungkan dengan
cara ini mengalami keajaiban tidak
hanya pada apa yang mereka lihat,
tetapi juga karena mereka merasa
bahwa mereka adalah bagian
integral dari keindahan ini; dan
mereka juga merasa terpanggil
untuk menjaga dan
melindunginya.”[7] Dihadapkan
dengan sikap menggenggam yang
menginginkan segalanya untuk diri
sendiri, kita perlu menumbuhkan



sikap ingin tahu dan peduli:
begitulah cara Tuhan memandang
dunia, merenungkan ciptaannya
dengan penuh kasih.

Mencari “keheningan kudus” yang
dibutuhkan untuk berdoa

Laut adalah rumah bagi banyak
keajaiban yang tidak terlihat dari
pantai: karang, tanaman, ikan, dalam
berbagai bentuk dan warna yang tak
terbatas; di kedalamannya ada
kerang, mutiara, dan bahkan harta
karun yang tenggelam. Dalam
mencoba untuk mendapatkan akses
ke keajaiban ini, penyelam memakai
sabuk dengan beban timbal untuk
melawan kecenderungan tubuh
untuk naik ke permukaan. Demikian
pula, kita semua membutuhkan
"bobot batin" untuk menyelam jauh
ke dalam lautan kontemplasi Tuhan,
mencari perlindungan terhadap
kedangkalan dan distraksi.



Untuk merenungkan sifat Tuhan
yang tidak terlihat, Santo Gregorius
Agung mengatakan bahwa langkah
pertama adalah belajar untuk
berekoleksi bagi diri kita sendiri.
Injil menunjukkan kepada kita
bahwa Yesus sering berdoa di tempat
yang sunyi dan terpencil. Jika Anak
Allah saja merasa perlu sendirian
dengan Bapa-Nya, terlebih lagi kita
akan membutuhkan ini. Kita harus
menghilangkan ketakutan akan
kesunyian yang bisa terbentuk
dalam diri kita, dan mengejar
"keheningan kudus yang kamu
butuhkan untuk mengembangkan
hidup batin." [9]

Pada abad ke-16, pasangan suami
istri Spanyol meminta Santo Petrus
dari Alcantara untuk mengajari
mereka cara berdoa. Di antara
rekomendasinya, mistikus Kastilia
ini mengatakan bahwa “jika waktu
yang dimiliki untuk berdoa singkat,
habiskanlah semuanya untuk



menenangkan imajinasi dan
menenangkan hati. Dan ketika hati
seseorang akhirnya mencapai
ketenangan, doa berakhir tepat pada
saat yang paling dibutuhkan.”[10]
Oleh karena itu, selalu baik untuk
melaksanakan praktik kesalehan kita
tanpa tergesa-gesa, menyediakan
waktu yang cukup agar kita tidak
melakukannya dengan “indera
terjaga dan jiwa tertidur.”[11]

Sedikit “puasa” agar kita dapat
menikmati kehidupan sehari-hari

Teknologi menawarkan kita akses
cepat ke informasi dalam jumlah tak
terbatas dan komunikasi yang
hampir instan. Kita tahu betul, jika
gagal waspada terhadap kelebihan-
kelebihan ini, ia dapat dengan
mudah menjadi teman yang buruk
bagi dialog kita dengan Tuhan. Jika
indra kita mudah terbangun hanya
dengan rangsangan yang cepat ini,
sedangkan ketika kita perlu



melakukan tugas lain yang menuntut
lebih banyak ketenangan dan
perhatian, konsentrasi kita akan
menjadi mudah pecah.

Kita bisa jatuh ke dalam kebutuhan
akan rangsangan yang terus
menerus untuk menimbulkan minat
dan kepuasan, dan gagal untuk
menghargai kekayaan realitas
sehari-hari di sekitar kita, dengan
selalu melarikan diri hampir secara
tidak sadar darinya. Sikap ini juga
dapat mempengaruhi orang lain.
Seperti yang dikatakan Santa
Faustina Kowalska, “jiwa-jiwa yang
kurang konsentrasi ingin orang lain
menjadi seperti mereka, karena
mereka selalu menjadi sumber
penyesalan bagi mereka”[12]

Untuk lebih mempersiapkan diri kita
berdoa, “puasa digital” yang sehat
dapat membantu: puasa
menggunakan perangkat elektronik
selama waktu-waktu tertentu dalam



sehari; belajar merenungkan
keindahan pemandangan atau karya
seni dengan tenang; membaca buku
yang bagus dengan penuh
perhatian... Kegiatan ini
membutuhkan upaya konsentrasi
tertentu dari imajinasi dan pikiran
kita. Tetapi sebagai imbalannya
mereka menawarkan hadiah untuk
membantu kita melihat lebih dalam
ke dunia di sekitar kita; mereka
menyempurnakan cara pandang kita
agar kita dapat menerima, sebagai
hadiah, karunia untuk semakin
melihat dunia dengan kacamata
Allah.

Tetapi kita tidak boleh membiarkan
diri kita menjadi putus asa di
sepanjang jalan untuk menjadi
kontemplatif ini. Yang paling
menyenangkan Tuhan dari waktu
doa kita adalah niat baik untuk
menemani-Nya, kehadiran dan
kebersamaan kita yang sederhana,



seperti anak kecil dengan orang
tuanya

Dengan memupuk sikap berbakti ini,
kita akan menemukan kekuatan
yang dibutuhkan untuk tidak gelisah
ketika doa kita seolah-olah ditandai
dengan keheningan dan kesunyian.
Tidak ada sumber-sumber doa yang
dapat kita gunakan untuk
menggantikan keinginan tulus untuk
mendekat kepada Tuhan sebagai
teman, sebuah keputusan bebas
untuk mengatakan kepada-Nya "Aku
mencintaimu," yang tidak dapat
dikatakan orang lain selain kita.

Pablo Edo

Diterjemahkan oleh Kevin Fatli

[1] Saint Josemaría, Meditation, 25
December 1973.

https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref1
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref1


[2] Cf. Saint Thomas Aquinas, Summa
Theologica, II-II, q. 180, a. 3; a. 6.

[3] Cf. Catechism of the Catholic
Church, no. 2713.

[4] Saint Josemaría, quoted in
Salvador Bernal, Apuntes sobre la
vida del Fundador del Opus Dei, Rialp,
Madrid 1980, p. 359.

[5] Catechism of the Catholic Church,
no. 2713.

[6] Saint Josemaría, quoted in
Salvador Bernal, p. 357.

[7] Francis, Audience, 16 September
2020.

[8] Cf. Saint Gregory the Great, 
Homilies on Ezekiel, II, 5,9.

[9] Saint Josemaría, The Way, no. 304.

[10] Saint Peter of Alcantara, Treatise
on Prayer and Meditation, XII, 6

https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref2
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref2
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref3
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref3
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref4
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref4
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref5
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref5
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref6
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref6
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref7
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref7
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref8
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref8
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref9
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref9
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref10
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref10


[11] Saint Josemaría, The Way, no. 368.

[12] Saint Faustina Kowalska, Diary,
no. 147.

Pablo Edo

pdf | dokumen dibuat secara otomatis
dari https://opusdei.org/id-id/article/

sungguh-manusiawi-sungguh-ilahi-ix-
melihat-dengan-kacamata-ilahi/

(04-02-2026)

https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref11
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref11
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref12
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-ix-sharing-in-gods-way-of-looking/#_ftnref12
https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusiawi-sungguh-ilahi-ix-melihat-dengan-kacamata-ilahi/
https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusiawi-sungguh-ilahi-ix-melihat-dengan-kacamata-ilahi/
https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusiawi-sungguh-ilahi-ix-melihat-dengan-kacamata-ilahi/

	Sungguh Manusiawi, Sungguh Ilahi (IX): Melihat dengan Kacamata Ilahi

