opusdei.org

Sungguh Manusiawi,
Sungguh Ilahi (XI):
Ketika Dunia
berbicara kepada
kita

Keugaharian dalam keinginan
untuk mengetahui suatu hal
memampukan kita untuk
meraih kebenaran terdalam
tentang dunia, dan memiliki
jiwa kontemplatif di tengah
dunia.

15-02-2022



Ada banyak cara untuk melihat satu
hal yang sama. Sudut pandang dari
seorang fotografer yang profesional
jelas sangat berbeda dari pandangan
seorang yang serakah ketika dia
memandang perjamuan yang
berlimpah-limpah serta dihiasi oleh
berbagai warna. Atau dalam situasi
hidup sehari-hari, cara kita untuk
menyimak berita-berita utama koran
itu sedikit berbeda dengan cara Kkita
memandang saat-saat matahari
terbenam. Perbedaan di antara cara-
cara memandang atau melihat
sesuatu, tidaklah tergantung dari
hanya dari momen-momen khusus
atau apa yang sedang kita lihat. Apa
yang membedakan kedua hal itu
adalah sesuatu yang lebih
mendalam, hal ini berhubungan
dengan cara Kkita berelasi dengan
dunia.

Semua khotbah Santo Josemaria
mendorong kita untuk menjadi “jiwa
yang kontemplatif, di tengah



keprihatinan dunia.”[1] Untuk dapat
melakukannya, kita perlu belajar
untuk melihat realita dalam cara
pandang yang baru : dengan
pandangan yang tidak melihat pada
satu aspek, “Bagian yang berguna,”
atas apa yang berada di depan Kkita,
dan hal itu tidak mencari dengan
kemudahan untuk dapat memiliki
dan melayakkan suatu hal.
Pandangan yang kontemplatif itu
tidak egois atau posesif: itu
transparan, tenang, reseptif, baik.
Dan bagi seseorang yang mau hidup
dekat dengan Tuhan, belajar untuk
memandang dengan cara ini
merupakan suatu hal yang penting.
Dengan merubah cara pandang kita
terhadap dunia ini akan
memampukan kita menemukan
Cahaya Ilahi dalam segala hal di
sekitar kita, dan meraih kebenaran
terdalam tentang objek dan momen :
karena dalam Tuhan ‘kita hidup dan
bergerak dan berada’ (Kis 17 :28).
Saat menyarankan topik yang



memungkinkan untuk dibicarakan
dalam pembinaan orang muda,
pendiri Opus Dei menuliskan : ‘Mati
raga eksternal/fisik — penglihatan
utama ; mati raga internal- terutama
rasa keingintahuan.’[2] Kedua aspek
ini, secara intim terhubung dengan
hidup kontemplatif, yang mana
adalah bagian dari keutamaan atas
godaan dalam mentoleransi
keinginan kita untuk mencari tahu,
salah satu keinginan yang paling
mengakar dalam sifat manusia. Kata
‘Keugaharian’ dalam bahasa sehari-
hari mungkin berkonotasi dengan
keterbatasan. Tapi, seperti Joseph
Pieper menunjukkan, sebuah kata
latin temperare (yang mana dalam
bahasa kita menjadi
“kesederhanaan”) menunjukkan
tindakan yang mengatur “bagian
yang beragam menjadi keseluruhan
yang satu dan terstruktur”[3].
Seseorang yang “sederhana” dalam
keinginan mereka untuk mencari
tahu itu tidak terseret oleh



kedangkalan, namun selalu berusaha
untuk mencari lebih dalam. Hal ini
menuntun kepada keterbukaan,
penuh perhatian dan sikap hening,
yang memampukan kita untuk
mencapai inti suatu hal. Dan
kemudian dunia berbicara kepada
kita.

Pandangan Tentang “Rasa
Penasaran”

Terdapat sebuah cara untuk
memandang, belum dimoderasi oleh
keugaharian, hal tersebut seperti
seekor kupu-kupu yang melayang-
layang dari bunga ke bunga. Hal
tersebut adalah sebuah sikap dari
seseorang yang memandang sesuatu
untuk memuaskan rasa penasaran
mereka dan meraih apa yang mereka
inginkan dengan cepat. Dari pada
berusaha untuk menerima semua
kekayaan dari realita, pandangan ini
mencari kesenangan sesaat dari
persepsi panca indra atau sebuah



kenikmatan sesaat dari sebuah
informasi baru tentang dunia. Inilah
yang dikatakan oleh Santo Yohanes
Dan Santo Thomas Aquinas,
beberapa abad berikutnya sebagai
“keserakahan mata” (lih. 1 Yoh 2 :16),
akan disebut curiositas.[4] Untuk
yang terakhir, sebuah kebalikan dari
curiositas adalah studiositas, yang
mana berada dalam menemukan
ukuran yang tepat- sebagai bagian,
ketepatan, atas keugaharian- dalam
keinginan kita untuk mengetahui.
Studiositas itu tidak secara
sederhana mencari untuk
mendirikan sebuah batas; melainkan
bertujuan untuk menghilangkan
hambatan yang menghalangi kita
untuk mengetahui dunia secara
mendalam, dan tidak peduli pada
upaya dan kelelahan yang menyertai
setiap proses pembelajaran.

Menyerah pada "keserakahan mata"
ini mungkin tampak seperti sikap
yang tidak terlalu penting dan hanya



berpengaruh pada pinggiran pikiran
kita. Apa salahnya bagiku untuk
menandang dunia dengan mata
terbuka lebar, menikmati segalanya
yang ditawarkan kepadaku?
Bagaimanapun, marilah kita
mendengarkan perkataan Yesus :
“Mata adalah pelita tubuh. Jika
matamu baik, teranglah seluruh
tubuhmu” (Mat 6 :22). Karena mata
menerangi semua keberadaan Kkita,
cara pandang Kkita juga
mempengaruhi hati kita. Tidak
bertarak dalam cara kita
memandang, hampir dengan tanpa
kita sadari, berjalannya waktu
semakin mendalam dan mengakar
kuat dalam keberadaan kita. Sangat
mudah untuk mengenali penyebaran
ini dalam bagaimana cara kita
terkadang menggunakan media
sosial atau internet; kita mungkin
menemukan diri kita melihat dari
halaman ke halaman, bahkan tanpa
menyadari apa yang Kkita cari. Dan
dibalik “pandangan yang



berkeliaran”, mungkin ditemukan
keserakahan jiwa yang mengembara,
tercermin dalam kata-kata yang
tidak terpikirkan, kegugupan atau
kegelisahan batin.

Oleh karena itu, tampilan yang
melayang dari bunga ke bunga
“mampu menjadi tanda dari
kurangnya akar yang kuat; itu
mungkin berarti bahwa orang
tersebut telah kehilangan
kemampuan untuk berdiam damai
dalam diri sendiri”[5]. Merasakan
kekosongan batin Kkita, kita berusaha
untuk melarikan diri, menuju dunia
gangguan, dan secara paradoks Kkita
meninggalkan tempat satu-satunya
di mana kita akan menemukan Yang
Agung yang mampu memuaskan
dahaga kita. Santo Agustinus
menjelaskan pengalaman
pribadinya: “Anda berada di dalam
saya, tapi saya berada di luar, dan di
sanalah saya mencari Anda. Dalam
ketidakindahanku aku terjerumus



pada hal-hal indah yang kau
ciptakan. Kamu bersama aku, tapi
aku tidak bersamamu. Barang-
barang duniawi menjauhkanku dari
pada-Mu; namun jika mereka tidak
ada di dalam kamu, mereka tidak
akan ada sama sekali.” [6]

Semuanya ini menjalaskan mengapa,
kita perlu berkembang, untuk
mencapai dengan pandangan Kita,
jantung dari kenyataan, sambil
membuka pintu ke dunia batin kita
sendiri, sebuah proses discermen
yang tenang: tenang, berefleksi, tidak
tergesa-gesa. Sebagai contoh,
sebelum menekan tombol “putar”
pada video atau serial yang menarik,
kita perlu mempertimbangkan
apakah ini yang sungguh-sungguh
yang kita inginkan. Orang yang
bersahaja tahu bagaimana
melakukannya tanpa hal-hal yang
dapat membahayakan jiwa atau
hanya menghalangi kita untuk
berkembang. Dia menyadari bahwa



“pengorbanan itu lebih terlihat
nyata; untuk hidup dengan cara ini,
dengan semangat pengorbanan,
berarti membebaskan diri dari
banyak jenis perbudakan dan
menikmati sebagai gantinya, di
lubuk hati yang terdalam,
kepenuhan cinta Tuhan.”[7]

“Sebuah perubahan! Kau bilang kau
perlu perubahan!... bukalah matamu
lebih lebar sehingga memampukan
melihat gambaran yang lebih baik
dari sesuatu atau nyaris menutupnya
karena kamu berpandangan sempit.”
Tulis Santo Josemaria, menantang
para pembaca. “bersama-sama
tutuplah matamu! Milikilah hidup
batin, dan kamu akan melihat, dalam
hal yang tidak diimpikan- warna dan
kelegaan, kehausan akan dunia yang
lebih baik, atas dunia yang baru :
dan kamu akan menjadi lebih dekat
kepada Tuhan.”[8] Biasanya, pendiri
Opus Dei tidak menyarankan kita
untuk berhenti melihat atau



memisahkan diri kita dari dunia
yang merupakan tempat kita
bertemu dengan Allah. Melainkan,
dia memberitahukan kepada kita
bahwa pandangan eksternal ini
berhubungan dengan dunia batin
kita, dan pada saat yang bersamaan,
menolong kita untuk menentukan
hal yang lebih baik atau yang lebih
buruk.

Pandangan “Kepentingan Pribadi”

Sebuah pandangan itu tidak
dibentuk secara tidak sengaja dan
juga secara dipandu oleh
kepentingan pribadi yang sangat
posesif, seperti layaknya seekor
binatang yang sedang mencari
mangsanya. Ingatlah bahwa mata
yang rakus buruk adanya (Sir 31 :13),
sebuah peringatan dari Kitab Suci.
Seperti pandangan yang
mengembara dari bunga ke bunga,
pandangan “memangsa” ini
seringkali mengungkapkan cara



berkoneksi dengan dunia yang
mengakar kuat dalam diri seseorang.
Itu terlihat pada sikap seseorang
yang melihat segalanya melalui
sebuah prisma atas keinginan
pribadi mereka, dan karenanya
menghargai dunia dalam
hubungannya untuk keuntungan
sekejap bagi diri mereka. Itu seperti
hati yang telah terjebak, mengamati
segala hal dari satu sudut pandang.

Ketidaksederhanaan itu merusak
karena itu membuat seseorang sulit
untuk melihat dengan tenang suatu
objek dan orang lain dalam nuansa
yang beragam. Sebagai gantinya, Hal
ini mempengaruhi keputusan
seseorang, karena tidak memiliki
pengetahuan yang sesungguhnya
tentang dunia di sekeliling kita yang
adalah sebuah tantangan untuk
memutuskan dengan benar. Orang
yang rakus, sebagai contoh, ia
terjebak pada sebuah pencarian atas
rasa kenyang; dalam suatu



perjamuan, orang ini tidak mampu
melihat segala kreativitas dan
keindahan yang ditawarkan. Mereka
tidak akan mampu untuk sungguh-
sungguh menikmati kepuasan atas
makan makanan kaya dan menarik,
ataupun pembicaraan yang bermutu
dengan orang lain.

Pandangan atas kepentingan pribadi
ini juga mempengaruhi hubungan
seseorang dengan sesama. Seseorang
yang belum mencapai sebuah
pandangan yang bebas dan indah
untuk melihat sesamanya dari sudut
pandangan atas kepentingan mereka
sendiri, sebuah keinginan yang
mereka inginkan. Tanggapan
pertama mereka adalah untuk tidak
melihat sesamanya di matanya dan
tidak berjuang untuk melihat
bagaimana mereka sejatinya, apa
yang mereka perlukan, apa yang
dapat dilakukan bagi mereka,
keunikan dan daya tarik atas
kepribadian mereka. Semangat yang



membutakan ini adalah sebuah hasil
dari cara pandang yang cacat,
dibelokkan oleh
ketidaksederhanaan,
ketidakmampuan untuk melihat
keilahian yang tertanam dalam diri
orang-orang di sekitar Kkita,. “Hati
kita dapat melekat pada harta yang
salah dan benar; mereka dapat
memperoleh istirahat yang sejati
atau mereka hanya sekedar tertidur,
menjadi malas dan lesu,” Paus
Fransiskus berkata dalam pesannya
untuk Hari Orang Muda Sedunia
pada tahun 2015. “Betapa kuatnya
kemampuan ini untuk mencintai dan
dicintai! Jangan biarkan harta yang
berharga ini direndahkan,
dihancurkan atau di cemari. Itulah
yang terjadi ketika kita mulai
memandang tetangga kita untuk
kepentingan pribadi kita.[9]

Buah-buah keugaharian



Seseorang yang memiliki cara
pandang yang sederhana itu melihat
dunia dengan mata yang baru dan
menemukan keajaiban yang tak
terduga. Moderasi membebaskan
kita; itu menyucikan hati kita dan
memampukan kita untuk
menumbuhkan sikap minat yang
tulus, dan tidak terbawa pada
penampilan luar atau penghakiman
dangkal. Maka, buah pertama
keugaharian adalah ‘ketenangan
jiwa’ yang mana mengalir dari
tatanan hati yang paling dalam.[10]
Sebuah tampilan yang terpisah dan
bersih itu terfokus pada harta karun
yang benar, mereka yang mencari
ketenangan yang sesungguhnya. Satu
cara untuk menumbuhkan sikap ini
adalah untuk mencoba melihat
dunia dari sudut pandang orang lain
yang merasakan nuansa kaya dan
beragam dalam kenyataan, seperti
yang dilakukan oleh artis dan
penyair. Siapa dari kita yang tidak
ingat pada sebuah percakapan



dengan seseorang yang memiliki
pikiran yang penuh perasaan pada
sebuah pekerjaan seni, hal ini
mengungkapkan warna dan nuansa
baru dalam dunia ini?

Buah lain dari keugaharian adalah
kemampuan untuk berkonsentrasi
pada sebuah pekerjaan yang telah
kita rencanakan untuk diri kita.
Tidak melihat telepon tanpa alasan
yang penting dan tidak membuang
waktu pada internet saat kita harus
bekerja atau belajar mungkin
tampak seperti hal yang sepele
dalam keseluruhan hidup kita.
Namun pelepasan keduniawian kecil
ini mungkin sebenarnya
menentukan untuk memusatkan
perhatian dan mencapai, dengan
semua kemampuan jiwa Kkita, apa
yang Kkita tuju. Di saat yang
bersamaan mengatakan “tidak” pada
apa yang mengacaukan pikiran kita
dalam ratusan hal sepele itu sama
dengan mengatakan “ya” pada hal



yang sungguh-sungguh berarti.
Usaha ini juga menguatkan hidup
batin kita dan berjalannya waktu
membantu mengungkapkan hal-hal
yang tidak berbobot yang mana
membuang-buang waktu dan
kebebasan kita. “Kehidupan
kemudian mengambil nuansa dan
nada yang ketidakbertabrakan telah
lembut untuk kabur. Kita
menemukan diri kita mampu untuk
memenuhi kebutuhan orang lain,
untuk berbagi kepunyaan kita
dengan semua orang, untuk
menggunakan kekuatan kita untuk
tujuan yang baik.”[11]

Sebuah pandangan yang terpisah,
tenang dan transparan
memampukan kita melebihi segala
sesuatu untuk menemukan
keindahan sejati dari segala hal di
sekitar kita. Sebuah keutamaan dari
keugaharian memampukan kita
untuk menikmati kehidupan dengan
lebih dan tidak kurang, kedua-



duanya dari hidup spiritual yang
baik dan bijaksana. Sebuah
hubungan yang bebas dengan dunia
— terbebas dari kecemasan atas
pencarian kenikmatan dan rasa
afirmasi diri- ini menuntun Kkita
untuk merasakan kebenaran dari
segala sesuatu dan sesama; ini
membuat kita menemukan
keindahan juga ketika itu diam-diam
tersembunyi di segala sesuatu di
sekitar kita. “Itu telah dikatakan,
tidak dengan tanpa alasan, bahwa
hanya seseorang dengan hati yang
murni mampu benar-benar tertawa.
Demikian juga hanya mereka yang
memandang dunia dengan
pandangan yang murni mampu
merasakan keindahannya.”[12]
Orang yang sederhana mencari lebih
dalam kepada kebenaran atas dunia
yang diciptakan: itu berbicara
kepada mereka atas Tuhan. Itulah
mengapa siapapun yang menjalani
perjalanan, berjalannya waktu, akan
mampu berseru dengan Santo



Josemaria : “ Ya Tuhan, aku
menemukan keindahan dan pesona
dari semua hal yang kulihat.”[13]

[1] Santo Josemaria, Instruction for
the Work of Saint Michael, 8
Desember 1914, no.70.

[2] Santo Josemaria, Instruction for
the Work of Saint Michael, 9 Januari
1935, no.135.

[3] Joseph Pieper, The Four Cardinal
Virtues, Universitas Notre Dame
Press, hlm.146. Karya ini tersedia
secara online dalam format pdf:
https://archive.org/details/
fourcardinalvirt012953mbp/page/n5/
mode/2up.

[4] Santo Thomas Aquinas, Summa
Theologica, 11-11,q. 167 art.1 ad 2; art.
2 ad 1.



[5] Lih. Joseph Pieper, The Four
Cardinal Virtues, hlm.149.

[6] Santo Agustinus, Confessions, X,
217, 38.

[7] Santo Josemaria, Friends of God,
no.84.

[8] Santo Josemaria, The Way, no,
283.

[9] Fransiskus, Pesan, 31 Januari 2015

[10] Lih. Joseph Pieper, The Four
Cardinal Virtues, hlm.206, merujuk
kepada Santo Thomas

[11] Friends of God, no. 283.

[12] Joseph Pieper,The Four Cardinals
Virtues, hlm. 249.

[13] Santo Josemaria, The Forge, no.
415.

Maria Schoerghuber



pdf | dokumen dibuat secara otomatis
dari https://opusdei.org/id-id/article/
sungguh-manusia-sungguh-ilahi-xi-
ketika-dunia-berbicara-kepada-kita/
(19-01-2026)


https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusia-sungguh-ilahi-xi-ketika-dunia-berbicara-kepada-kita/
https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusia-sungguh-ilahi-xi-ketika-dunia-berbicara-kepada-kita/
https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusia-sungguh-ilahi-xi-ketika-dunia-berbicara-kepada-kita/

	Sungguh Manusiawi, Sungguh Ilahi (XI): Ketika Dunia berbicara kepada kita

