opusdei.org

Sungguh Manusiawi,
Sungguh Ilahi (VIII):
Pergulatan Formasi
Kita

Kita perlu menumbuhkan “rasa
keingintahuan yang sehat
untuk mengenal dunia kita
secara mendalam dan
mengatasi rintangan yang
menghalangi kita untuk
melakukannya." Sebuah artikel
baru dalam seri tentang
kebajikan.

09-11-2021



Meskipun momen kemegahannya
sudah lama berlalu, Athena masih
menjadi cagar budaya di zaman
Santo Paulus. Santo Lukas memberi
tahu kita bahwa orang-orang di sana,
dengan pikiran gelisah,
menghabiskan waktu mereka selain
menceritakan atau mendengar
sesuatu yang baru (Kisah Para Rasul
17:21). Oleh karena itu cukup
mengejutkan untuk melihat
penolakan skeptis mereka terhadap
satu-satunya kebaruan sejati yang
berharga: kematian dan kebangkitan
Kristus, yang menyelamatkan kita
dari dosa (lih. Kis 17:32). Santo
Paulus pasti sangat terpukul oleh
"kegagalan" di jantung budaya klasik
ini. Dan itu menuntunnya untuk
merenung secara mendalam, di
bawah bimbingan Roh Kudus,
tentang isi kebaruan ajaran Kristen
yang otentik.

Kebaruan yang otentik



Dalam suratnya kepada orang-orang
Kristen di Korintus, yang ditulis
segera setelah pertemuannya dengan
orang-orang Athena, Santo Paulus
menyajikan dua kunci besar untuk
masuk ke dalam pesan Kristiani.

Pertama, misteri Salib Kristus, tidak
mungkin dipahami dengan logika
manusia saja (lih. 1 Kor 1:20-25); dan
kemudian, implikasi spesifiknya bagi
kehidupan kita sehari-hari. Salib
memerlukan cara pemahaman yang
baru untuk berada di dunia (lih. 1
Kor 5:7-8). Siapa yang ada di dalam
Kristus, ia adalah ciptaan baru. Yang
lama telah berlalu; sesungguhnya
yang baru telah datang (2 Kor 5:17).

Pemahaman yang diterima Santo
Josemaria pada 2 Oktober 1928
terkait erat dengan kebaruan yang
sama ini: pandangannya tentang
orang-orang Kristen sebagai
“pembawa satu-satunya nyala api
yang dapat menerangi jalan-jalan di



bumi bagi jiwa-jiwa, satu-satunya
kecerahan yang tidak pernah dapat
digelapkan, diredupkan atau
dibayangi.”[1]

Pengalamannya tentang kebaruan
Kristen yang otentik, kehidupan baru
kita di dalam Yesus, membuatnya
melihat bahwa beberapa hal yang
disebut “kebaruan” yang
menggerakkan masyarakat dan
Gereja selama tahun-tahun itu
nyatanya tidak lebih dari
“Voltairianisme’ basi dan lapuk” dan
liberalisme abad kesembilan belas
yang telah ditolak” [2]

Di sepanjang sejarah, “kebaruan”
seperti ini akan selalu muncul dan
kemudianmenghilang. Berbeda
dengan kebaruan Kristen, mereka
hanyalah kelahiran kembali dari
"semua kesalahan yang telah terjadi
selama berabad-abad," [3] dan
dengan demikian sebenarnya sudah
sangat tua.



Bagian besar dari misi kita sebagai
orang Kristen termasuk untuk
menjadikan kebaruan otentik Kristus
mengilhami setiap sudut kehidupan
kita sendiri, tanpa disesatkan oleh
apa yang hanya tampak baru. Oleh
karena itu penting untuk
menyambut kebaruan itu terlebih
dahulu dalam hidup kita sendiri,
membiarkannya tumbuh dengan
kesabaran dan tekad, sehingga dapat
membentuk mentalitas dan sikap
kita. Hanya dengan begitu kita dapat
membantu memastikan “bahwa
banyak yang tidak tinggal dalam
kegelapan, melainkan berjalan di
sepanjang jalan yang menuju
kehidupan kekal.”[4]

Yang pertama adalah penabur

Beberapa perumpamaan Yesus
tentang Kerajaan Allah memperjelas
bahwa kehadiran-Nya di antara Kita
adalah pemberian cuma-cuma.
Misalnya, dalam perumpamaan



tentang penabur (lih. Mat 13:3), titik
awalnya adalah pekerjaan seseorang
yang dengan sukarela menaburkan
benih. Jika tidak ada yang menabur,
maka tidak akan ada buah. Apakah
tanah itu baik, baik atau buruk tentu
juga penting, tetapi itu faktor
sekunder.

Iman menyatakan bahwa kita adalah
anak-anak Allah: ahli waris dunia
(lih. Maz 2:8), kita dipanggil untuk
membantu Allah Bapa dalam usaha-
Nya untuk memastikan bahwa
semua ciptaan menjadi karunia yang
sesuai dengan rencana-Nya bagi kita
(lih. Rm 8:20-23). Dijiwai oleh iman
yang sama yang menopang misi
orang-orang Kristen pertama, kita
berusaha untuk menemukan
bagaimana semua jalan di bumi
dapat menuju kepada Tuhan. Kita
yakin bahwa "dunia ini tidak jahat,
karenaia datang dari tangan Allah, ia
adalah ciptaan-Nya, karena “Allah
melihat segala yang dijadikan-Nya



itu, sungguh amat baik. (lih. Kej 1:7
dst)." [5]

Ketika kita benar-benar memahami
bahwa kita adalah anak-anak Allah
dan pewaris-Nya, bahwa kita adalah
rasul, kita menyadari bahwa kita
harus menjadi benih yang tersebar
ke empat penjuru mata angin. Di
atas segalanya, patutlah kita
bergembira karena Tuhan sedang
berjuang untuk menabur benih-Nya
berulang-ulang untuk
menghidupkan dunia yang rindu
untuk menghasilkan buah. Oleh
karena itulah, “kita dapat memahami
semua keajaiban panggilan Ilahi Kkita.
Tangan Kristus telah merenggut kita
dari ladang gandum; Sang Penabur
telah meremas segenggam gandum
di telapak tangannya yang terluka.
Darah Kristus memandikan benih,
merendamnya. Kemudian Tuhan
melemparkan gandum itu ke angin,
sehingga ketika mati ia menjadi
hidup dan ketika tenggelam ke



dalam tanah ia bertambah
banyak.”[6]

Mengolah tanah, memperbaiki
mutu benih

Menyebarkan benih saja tidak
cukup. Benih juga perlu memiliki
kekuatan dan “kecerdasan” untuk
berakar. Selain itu, tanah perlu
dipupuk; kita perlu mengerjakannya
dan mempersiapkannya sebaik
mungkin (lih. Luk 13:6-9).

Jika kita ingin berbuah melimpah,
sehingga seperti yang Yesus katakan,
bahkan burung-burung di udara
dapat berteduh di sana (bdk. Mat
13:31-32), bagian penting dari kerja
sama kita adalah dengan
mempersiapkan — semampu Kkita, —
benih yang baik.

Pertama-tama, kita sendiri perlu
sungguh yakin tentang hubungan
intim antara iman dengan
kebenaran. Kita perlu sungguh yakin



bahwa iman bukan sekadar
“perasaan menyenangkan yang
memberi penghiburan dan
kegembiraan, namun tetap
menggerogoti pergulatan penuh liku
semangat kita serta perubahan
situasi, tak mampu bertahan dalam
perjalanan berat sepanjang
kehidupan.” [7] Alih-alih begitu, kita
perlu percaya bahwa, “kita
membutuhkan pengetahuan, kita
membutuhkan kebenaran, karena
tanpa ini kita tidak dapat berdiri
teguh, kita tidak dapat bergerak
maju. Iman tanpa kebenaran tidak
menyelamatkan, tidak memberikan
pijakan yang pasti.”[8]

Rasa haus akan kebenaran
memungkinkan kita untuk
menyambut iman dalam akal budi
kita, untuk menemukan landasan
rasionalnya. Dengan begitu, akal
budi kita akan terbuka ke cakrawala
yang jauh lebih luas. Realitas dalam
segala kekayaannya menjadi lebih



dapat dipahami dan lebih dalam bagi
kita. Oleh karena itu jika kita ingin
menjadi penabur dari kebaruan
Kristus yang otentik, kita tidak boleh
gagal untuk merenungkan iman Kita,
berjuang untuk mencerahkan setiap
sudut kehidupan kita dengannya,
termasuk pekerjaan kita sehari-hari.
Ketika kita dengan rajin mencoba
untuk merenungkan pengalaman
kita dalam terang iman, dan tidak
sekadar meminta jalan lain pada
beberapa jawaban yang sudah
disiapkan, kita secara bertahap akan
memperoleh kebiasaan yang baik,
suatu kebajikan — mungkin salah
satu yang paling penting. Hanya
ketika akal budi kita diterangi oleh
cahaya iman, kita akan dapat
“mendeteksi kemegahan ilahi yang
bersinar melalui realitas sehari-hari
yang paling biasa sekalipun.”[9]

Agar hal ini sungguh menjadi nyata
dalam hidup, kita harus benar-benar
rendah hati. Kita harus patuh kepada



Roh Kudus, yang berbicara kepada
kita melalui peristiwa sehari-hari
dan orang-orang di sekitar kita (lih.
Yoh 14:26). Dalam upaya untuk
membawa terang Kristus ke dunia,
kekuatan sejati kita hanya bisa
datang dari Tuhan. Seperti yang
dikatakan Santo Yohanes Paulus II,
“kerendahan hati adalah ketundukan
yang kreatif terhadap kekuatan
kebenaran dan kasih. Kerendahan
hati adalah penolakan terhadap apa
yang dangkal dan hanya terlihat
bagus. Itu adalah ekspresi dari
kedalaman jiwa manusia; itu adalah
syarat bagi keagungan manusia.”[10]

“Pergulatan” St. Josemaria Escriva

Dengan demikian kita dapat
memahami upaya Santo Josemaria
untuk memastikan bahwa sejak awal
Opus Dei menawarkan formasi
filosofis dan teologis yang
mendalam, yang pada gilirannya
akan berdampak pada latar



pekerjaan kita masing-masing.
Dalam usahanya untuk menemukan
solusi yang tepat untuk mencapai hal
ini, dia berbicara tentang
“pertempuran” yang nyata. [11]

Bahasa yang kuat ini
menggarisbawahi sifat sulit dari
upaya untuk memperoleh formasi
yang solid, dan oleh karena itu
kebutuhan untuk membuat
komitmen yang nyata, selalu sesuai
dengan keadaan pribadi masing-
masing. Santo Thomas Aquinas
berbicara tentang keutamaan
"studiousness/ menikmati proses
belajar,” yang memerlukan "upaya
yang gigih untuk mencari kebenaran
dari segala sesuatu."[12] Artinya,
dibutuhkan sikap pantang menyerah
untuk menumbuhkan rasa ingin
tahu yang sehat untuk mengenal
dunia kita secara mendalam dan
berusaha untuk mengatasi rintangan
yang menghalangi kita
melakukannya. Bagaimanapun, hal



yang penting adalah jangan pernah
melupakan keagungan tujuan yang
mengilhami upaya-upaya kita ini,
yaitu untuk menghidupi pesan
Kristus dalam diri kita sendiri agar
dapat menaburkannya di tengah-
tengah, dunia di sekitar kita.

Penggunaan istilah “pertempuran”
juga dapat membuat Kita
mempertimbangkan pentingnya
memiliki strategi. Bagaimana Kkita
bisa mencapai tujuan yang begitu
tinggi, jika kita kekurangan waktu
dan ketenangan yang dibutuhkan
untuk merenungkan secara
mendalam pertanyaan-pertanyaan
besar dalam hidup?

Bagi beberapa orang, strategi ini
mungkin melibatkan penggunaan
sarana-sarana formasi yang telah
mereka ikuti dengan baik, berusaha
untuk mendapatkan lebih banyak
darinya.



Bagi yang lain, nasihat dari seorang
penulis klasik yang digunakan Santo
Josemaria dalam salah satu bukunya
dapat membantu: non multa sed
multum[13]-tidak melakukan satu
upaya untuk banyak hal, tetapi
menempatkan banyak upaya untuk
satu atau sedikit hal.

Kita mungkin juga dapat meminta
saran rencana bacaan [spiritual]
yang cocok untuk membawa Kkita
lebih dalam mengenai topik tertentu.
Selain itu (dengan urutan yang
penting dalam aktivitas intelektual
apa pun), kita juga dapat
memanfaatkan sumber daya yang
tak terhitung jumlahnya yang
ditawarkan internet saat ini. Analogi
sarung tangan yang menyesuaikan
dengan tangan, yang digunakan
pendiri Opus Dei ketika berbicara
tentang rencana hidup, juga dapat
diterapkan pada rencana pembinaan
pribadi kita, yang bertujuan untuk



memperdalam pengetahuan Kita
tentang iman.

Dua nasihat untuk memiliki
pandangan yang luas

Dengan terang iman, kita dapat
memahami makna terdalam dari apa
yang terjadi di sekitar kita. Orang
Kristen perlu melihat dirinya sebagai
protagonis, dan tidak pernah
sekadar penonton, dalam “debat
budaya dan intelektual” yang terjadi
di masyarakat saat ini. Kita harus
memiliki sikap non-konformis yang
sehat, menyadari bahwa Kkita
“dipanggil untuk berkontribusi,
dengan inisiatif dan spontanitas,
untuk meningkatkan dunia dan
budaya zaman kita, sehingga orang-
orang membuka diri terhadap
rencana Tuhan bagi umat
manusia.”[14]

Untuk mewujudkannya, Santo
Josemaria memberi dua nasihat.
Yang pertama, kita diajak untuk



memiliki pandangan yang luas dan
tidak mudah puas dengan tujuan-
tujuan kecil: “Karena Anda ingin
memperoleh mentalitas katolik atau
universal, berikut adalah beberapa
karakteristik yang harus Anda tuju:
luasnya pandangan dan usaha keras
untuk mempelajari lebih dalam hal-
hal yang tetap hidup dan tidak
berubah dalam ortodoksi Katolik;
keinginan yang tepat dan sehat, yang
tidak boleh sembrono, untuk
menghadirkan kembali ajaran
standar pemikiran tradisional dalam
filsafat dan interpretasi sejarah;
perhatian yang cermat terhadap tren
dalam sains dan pemikiran
kontemporer; dan sikap positif dan
terbuka terhadap perubahan saat ini
dalam masyarakat dan cara
hidup.”[15]

Hasrat untuk memperdalam
pemahaman Kkita tentang dunia
ciptaan, yang menuntut kita untuk
banyak membaca dan belajar,



membuat kita menyadari bahwa kita
adalah bagian dari tradisi yang
mendahului kita dan yang
memungkinkan kita melihat
melampaui masa kini.

“Kita seperti kurcaci yang berdiri di
atas bahu raksasa. Kita dapat melihat
lebih banyak, dan lebih jauh
daripada mereka, bukan karena
kualitas fisik kita, tetapi karena kita
diangkat oleh ketinggian
mereka.”[16] Dengan warisan ini,
kita dapat menyesuaikan secara
positif pencapaian dan perhatian
baru di zaman kita, belajar untuk
membedakan antara kemajuan yang
benar dan yang salah, dengan
semangat membangun dan bantuan
dari orang lain. Jadi, kita menempa
langkah demilangkah pandangan
pribadi kita yang beralasan tentang
isu-isu besar. Kita memupuk
mentalitas “katolik” yang benar-
benar universal.



Dihadapkan dengan tantangan untuk
membantu membuka semua sektor
manusia terhadap rencana Tuhan,
Paus Emeritus Benediktus XVI sangat
mementingkan apa yang disebutnya
“minoritas kreatif” [sekelompok
kecil masyarakat yang mampu untuk
mencari solusi atas berbagai
kesulitan tantangan peradaban,
menggerakkan dan menentukan
sejarah peradaban yang kemudian
akan diikuti oleh yang lain].
Biasanya merekalah yang
“menentukan masa depan.” Oleh
karena itu “Gereja Katolik harus
memahami bahwa dia adalah
minoritas kreatif yang memiliki
warisan nilai-nilai yang bukan masa
lalu, tetapi realitas yang sangat
hidup dan relevan. Gereja harus
memodernisasi diri; dia harus hadir
dalam debat publik, dalam
perjuangan kita untuk konsep sejati
kebebasan dan perdamaian.”[17]



Menemukan orang-orang yang
mampu berbagi dalam hasrat untuk
pembentukan dan analisis
mendalam dari semua realitas yang
diciptakan, dan kemudian berjalan
bersama dengan mereka untuk
melakukan segala macam inisiatif,
adalah salah satu pengalaman yang
paling bermanfaat dari panggilan
orang Kristen di tengah dunia.
Sejarah umat pertama Karya itu
merupakan penegasan bagi kita akan
keberhasilan ini.[18] Dalam upaya
ini, kita masing-masing dipanggil
untuk menemukan peran dan cara
kita sendiri untuk berkontribusi
dengan apa yang kita miliki.

Nasihat kedua Santo Josemaria
dalam hal ini mengacu pada
pluralitas [keberagaman] solusi.
Cahaya iman memungkinkan
seseorang untuk menemukan, dalam
hampir semua hal, lebih dari satu
solusi, lebih dari satu jalan ke depan.
Cara yang berbeda dalam bertindak,



berpikir dan memecahkan masalah
dapat secara sah diilhami oleh
keyakinan yang sama, dan oleh
karena itu harus dihormati.[19]

Oleh karena itu iman menuntun kita
untuk mengembangkan kapasitas
kita untuk mendengarkan, untuk
berkolaborasi dengan orang lain dan
berdialog dengan mereka, dengan
keinginan yang sehat untuk belajar
dan memperkaya diri kita sendiri
dengan sudut pandang lain.

kK 3k

Kitab Suci memberi tahu kita bahwa
“Maria menyimpan segala perkara
itu di dalam hatinya dan
merenungkannya” (Luk 2:19). Segala
sesuatu yang terjadi di sekitarnya,
dan terutama yang berkaitan dengan
Putranya, bergema di dunia
batinnya. Dengan
mempertimbangkan sekali lagi
keindahan iman kita dan keagungan
misi Kita, kita dapat merasakan hati



kita dikobarkan dengan keinginan
untuk membentuk diri lebih baik lagi
dan untuk menemukan cara-cara
khusus untuk melakukannya.

Ini juga akan menuntun kita untuk
mengusulkan inisiatif, mencari
kolaborasi dari orang lain yang dapat
membantu menghadirkan kebaruan
abadi Kristus dalam "areopagi baru"
budaya saat ini. Dan itu akan
membantu Kita, jika perlu, untuk
menghilangkan tanda-tanda
“pesimisme yang mandul,”[20]
menyadari, seperti yang sering
dikatakan Santo Josemaria, bahwa
“dunia sedang menunggu kita.”[21]

Nicolas Alvarez de las Asturias

Diterjemahkan oleh Kevin Fatli

[1] Saint Josemaria, The Forge, no. 1.


https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-viii-the-battle-of-our-formation/#_ftnref1

[2] Saint Josemaria, The Way, no. 849.

[3] Saint Josemaria, Supernatural Aim
of the Church, no. 2.

[4] The Forge, no. 1.

[5] Saint Josemaria, Conversations,
no. 114.

[6] Saint Josemaria, Christ is Passing
By, no. 3.

[7] Francis, Enc. Lumen fidei, no. 24.
[8] Ibid.
[9] Conversations, no. 119.

[10] Saint John Paul II, Angelus, 4
March 1979.

[11] Cf. M. Montero, “The Formation
of the First Women of Opus Dei
(1945-1950),” Studia et Documenta,
vol. 14, 2020, p. 110.


https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-viii-the-battle-of-our-formation/#_ftnref2
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-viii-the-battle-of-our-formation/#_ftnref3
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-viii-the-battle-of-our-formation/#_ftnref4
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-viii-the-battle-of-our-formation/#_ftnref5
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-viii-the-battle-of-our-formation/#_ftnref6
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-viii-the-battle-of-our-formation/#_ftnref7
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-viii-the-battle-of-our-formation/#_ftnref8
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-viii-the-battle-of-our-formation/#_ftnref9
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-viii-the-battle-of-our-formation/#_ftnref10
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-viii-the-battle-of-our-formation/#_ftnref11

[12] Saint Thomas Aquinas, Summa
theologica, II-11, q. 166, a. 2 ad 3.

[13] The Way, no. 333.

[14] Fernando Ocariz, Pastoral Letter,
14 February 2017, no. 8.

[15] Saint Josemaria, Furrow, no. 428.

[16] Bernard of Chartres, quoted by
John of Salisbury, Metalogicon,
composed in 1159.

[17] Benedict XVI, Meeting with
journalists, 26 September 2009.

[18] Cf. ]J. L. Gonzalez Gullon, DYA. La
Academia y Residencia en la historia
del Opus Dei (1933-1939), Rialp,
Madrid 2016; and M. Montero,
Historia de ediciones Rialp, Rialp,
Madrid 2020.

[19] Cf. Conversations, no. 117.

[20] Cf. Francis, Apost. Exhort.
Evangelii gaudium, nos. 84-86.


https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-viii-the-battle-of-our-formation/#_ftnref12
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-viii-the-battle-of-our-formation/#_ftnref13
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-viii-the-battle-of-our-formation/#_ftnref14
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-viii-the-battle-of-our-formation/#_ftnref15
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-viii-the-battle-of-our-formation/#_ftnref16
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-viii-the-battle-of-our-formation/#_ftnref17
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-viii-the-battle-of-our-formation/#_ftnref18
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-viii-the-battle-of-our-formation/#_ftnref19
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-viii-the-battle-of-our-formation/#_ftnref20

[21] Furrow, no. 290.

Nicolas Alvarez de las Asturias

pdf | dokumen dibuat secara otomatis
dari https://opusdei.org/id-id/article/

sungguh-manusia-sungguh-ilahi-viii-

pergulatan-formasi-kita/ (21-01-2026)


https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-viii-the-battle-of-our-formation/#_ftnref21
https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusia-sungguh-ilahi-viii-pergulatan-formasi-kita/
https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusia-sungguh-ilahi-viii-pergulatan-formasi-kita/
https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusia-sungguh-ilahi-viii-pergulatan-formasi-kita/

	Sungguh Manusiawi, Sungguh Ilahi (VIII): Pergulatan Formasi Kita

