
opusdei.org

Sungguh Manusiawi,
Sungguh Ilahi (VI):
Kebijaksanaan
Dalam Bertindak

“Kebijaksanaan adalah cinta
yang dapat membedakan
dengan baik mana yang
membantu dan menghalangi
kita dalam berjalan menuju
Allah”. Sebuah artikel baru
dalam seri tentang keutamaan
Kristiani."

30-10-2022



Dalam lukisan cat minyak di atas
kanvas yang tersimpan di Berlin,
pada tahun 1627 Rembrandt
menggambarkan sebuah gambar
seorang lelaki tua yang duduk di
meja di tengah kegelapan, yang
diterangi dengan sebuah lilin. Koin
emas dan surat kepemilikan yang
menggunung di sekelilingnya.
Diantara banyak benda di meja itu
ada sebuah jam, suatu pertanda
bahwa waktu hidupnya sendiri
sudah dihitung. Orang tua itu
memakai kacamata untuk
membantu penglihatannya yang
buruk, dan tangan kanannya
menutupi cahaya dari lilin yang
menerangi meja dan barang-barang
miliknya: Sebuah cahaya yang tidak
pasti, seperti benang kehidupan,
yang mana kelak akan segera
padam.

Inilah bagaimana cara seorang
seniman yang kondang
menggambarkan perumpamaan



yang pernah disampaikan Yesus
kepada kerumunan orang banyak : 
Ada seorang kaya, tanahnya
berlimpah-limpah hasilnya. Ia
bertanya dalam hatinya : Apakah
yang harus aku perbuat, sebab aku
tidak mempunyai tempat dimana aku
dapat menyimpan hasil tanahku. Lalu
katanya : Inilah yang akan aku
perbuat; Aku akan merombak
lumbung-lumbungku dan aku akan
mendirikan yang lebih besar dan aku
akan menyimpan di dalmnya segala
gandum dan barang-barangku.
Sesudah itu aku akan berkata kepada
jiwaku : Jiwaku, ada padamu banyak
barang, tertimbun untuk bertahun-
tahun lamanya ; beristirahatlah,
makanklah, minumlah dan
bersenang-senanglah! Tetapi firman
Allah kepadanya : Hai engkau orang
bodoh, pada malam ini juga jiwamu
akan diambil dari padamu, dan apa
yang telah kausediakan untuk
siapakah itu nanti? Demikianlah
jadinya dengan orang yang



mengumpulkan harta bagi dirinya
sendiri jikalau ia tidak kaya di
hadapan Allah (Luk. 12: 16-21).
Tuhan sendiri menggambarkan
orang kaya itu sebagai “orang
bodoh” dan tidak bijaksana.
“Seseorang yang dikenal sebagai
orang yang pintar dan sukses adalah
orang yang bodoh di hadapan Allah:
‘Bodoh’, kata Tuhan kepada orang
tersebut. Dan sekarang dia hadir
dalam kehidupan nyata dengan
segala perkiraannya telihat seperti
orang yang sangat bodoh dan
bersudut pandang sempit, sebab
dalam semua perhitungannya, dia
telah melupakan kenyataan bahwa
jiwanya tidak hanya membutuhkan
harta benda dan kepuasaan belaka,
namun suatu saat nanti akan
menghadap Tuhan.”[1] Orang ini
tidak menyadari bahwa arti sejati
dari kehidupannya terkandung
dalam kasih bagi Tuhan dan sesama.
Jadi, ketika dia mendapatkan
kesempatan untuk melayani sesama,



dia hanya bisa memikirkan dirinya
sendiri. Jauh dilubuk hatinya dia
tidak menyadari seperti apa
“keadaannya yang sesungguhnya”,
dia tidak mampu berbuat baik,
karena “kebaikan itu apa yang sesuai
dengan kenyataan.”[2] Itulah
mengapa dia merupakan orang
bodoh. Itulah mengapa dia tidak
bijaksana.

Kebijaksanaan Palsu

Kebijaksanaan adalah sebuah
keutamaan yang menghubungkan
tindakan kita dengan kenyataan;
orang yang bijaksana adalah orang 
yang melihat segala sesuatu seperti
apa adanya. Didasari hubungan
dengan kenyataan yang ada,
kebijaksanaan menuntun kita untuk
memilih cara yang cocok untuk
menghasilkan hasil akhir yang baik,
dan untuk melaksanakan hal
tersebut. Inilah yang dikatakan,
bahwa kebijaksanaan tidak



menerima semua hasil yang baik
saja. Santo Josemaria pernah berkata
“ kita perlu untuk selalu bertanya
pada diri kita sendiri akan:
kebijaksanaan, untuk apa?”[3] Dan
kita menjawab : untuk mencintai
Tuhan dan sesama kita pria dan
wanita. Sama halnya dengan yang
dituliskan oleh Santo Agustinus,
“Kebijaksanaan adalah cinta yang
membedakan dengan baik antara
apa yang membantu dan apa yang
menjauhkan kita dalam usaha kita
berjalan menuju pada Allah.”[4]

Kebijaksanaan perlu didampingi
oleh iman dan belaskasih tanpa
menghilangkan hakekatnya masing-
masing. Itulah yang menjadi fakta
atas dua bentuk kebijaksanaan
palsu. Pada dasarnya ada dua bentuk
kebijaksanaan yang palsu. Satu yaitu
“kebijaksanaan daging” yang
sederhana dan sesaat (lih Rom 8:6)
yang dimiliki oleh orang yang hanya
berfokus pada kesenangan dan



kenikmatan inderawi yang sesaat,
dan hanya semata-mata berusaha
mencari kenikmatan dan
memilikinya tanpa memikirkan
tujuan-tujuan yang lebih penting.[5]

“Dia menyebutnya akal budi, tapi
hanya menggunakannya / / untuk
menjadi lebih buas dari hewan
manapun,” kata Mephistopheles
dalam buku berjudul “Faust”
karangan Goethe.[6] Kebijaksanaan
palsu yang kedua adalah
“Kelicikan” : kemampuan mencari
berbagai cara untuk mencapai
tujuan yang salah. Akhir yang buruk
ini tidak perlu menjadi sesuatu yang
menarik bagi indra kita, seolah-olah
kesenangan adalah sesuatu yang
buruk dalam dirinya sendiri. Hal ini
bisa saja melibatkan, sebagai contoh,
sebuah pencarian egois demi
kemapanan diri sendiri, tanpa
mempertimbangkan kebutuhan
orang lain,[7] sama seperti kasus
orang kaya di perumpamaan kita.



Keibjaksanaan yang sejati, seperti
yang diajarkan oleh Katekismus
Gereja Katolik, “Kebijaksanaan
adalah kebajikan yang membuat
budi praktis rela, supaya dalam tiap
situasi mengerti kebaikan yang
benar dan memilih sarana yang
tepat untuk mencapainya.”[8]

Kebaikan yang sejati ini tidak
dibatasi pada apa yang menarik bagi
indra kita, tetapi meliputi
keseluruhan diri orang tersebut; ini
adalah kebaikan yang muncul dari
kebenaran segala sesuatu itu sendiri,
dan bukan hanya berasal dari
keinginan saya sendiri.
Kebijaksanaan yang sejati dapat
diperoleh ketika kita bertekun dalam
jalan yang akan benar-benar
membuat kita bahagia — sebuah
jalan kekudusan, cinta, kesetiaan —
terlepas dari kesulitan yang kita
hadapi. Inilah menikmati
kesenangan dalam jalan yang selaras
dengan kebenaran atas keberadaan
kita.



Definisi kebijaksanaan ini
mengisyaratkan adanya
pertimbangan dan pilihan. Untuk
yang pertama (“untuk dapat
membedakan apa itu kebaikan sejati
kita”), kita perlu membimbing
kehendak dan hati kita untuk dapat
mencintai dan menginginkan
kebaikan sejati. Ini dicapai dalam
hubungan dengan keutamaan
lainnya, terutama dengan keadilan,
tapi juga dengan keberanian dan
penguasaan diri. Karena kebajikan
moral mengarahkan kebijaksanaan
menuju kebaikan : hanya dengan
mereka kita dapat mengarahkan diri
kita sendiri menuju tujuan yang baik
dan “ memilih cara yang tepat”
untuk mewujudkannya. Tapi, pada
saat yang bersamaan, arti dari
tindakan apapun yang dipenuhi
kebajikan mencakup kebijaksanaan
sebagai “ukurannya”, karena
kebijaksanaan menghubungkan
tindakan kita dengan kenyataan dan
memutuskan, disini dan sekarang,



jalan tengah, jalan yang paling baik,
dan antara dua ekstrem yang salah.
Artinya, kebijaksanaan merupakan
syarat bagi tumbuhnya nilai-nilai
moral yang lain, maupun sebagai
hasil dari keutamaan-keutamaan
tersebut. Ini seperti “lingkaran
keutamaan”. Itulah mengapa edukasi
dan lingkungan tempat kita tumbuh
sangat penting. Karena di sana kita
belajar untuk mencintai dan
menikmati kebaikan sejati, bukan
melalui penalaran, melainkan
melalui pengidentifikasian diri kita
sendiri dengan orang-orang yang
kita cintai.

Mempertimbangkan : Berhenti
untuk Berpikir

Dalam studinya yang cermat tentang
keutamaan akan kebijaksanaan,
Santo Thomas Aquinas membedakan
di dalamnya tiga tindakan:
mempertimbangkan, memutuskan
dengan benar, dan memerintah. Dua



yang pertama hanya terjadi pada
akal budi kita, yang ketiga,
sebaliknya, menuntun kita pada
sebuat tindakan.[9] Ketiga tindakan
ini dapat dengan jelas dilihat dalam
narasi Yesus yang lain:
Perumpamaan tentang sepuluh
gadis, lima diantaranya bodoh dan
lima lainnya bijaksana. Di dalam
perumpamaan tersebut, Tuhan kita
menggunakan bagian dari upacara
pernikahan Yahudi sebagai
gambaran Kerajaan Surga dan
kedatangan-Nya yang kedua pada
akhir zaman (Lih. Mat. 25 : 1-13).

Upacara yang dijelaskan dalam
perumpamaan tersebut melibatkan
membawa pengantinwanita ke
rumah calon suaminnya. Di
penghujung hari, biasanya pada saat
matahari terbenam di hari Rabu,
para tamu dijamu di rumah wanita
tersebut. Pengantin pria akan datang
pada senja hari dengan sahabat-
sahabatnya. Diterangi dengan lampu



minyak, ia diterima oleh para tamu.
Juga merupakan kebiasaan ada
sepuluh gadis yang memegang pelita
untuk menunggu kedatangan
mempelai pria. Inilah kesepuluh
gadis yang Yesus katakan mengambil
pelita mereka dan pergi menemui
mempelai laki-laki. Seluruh arak-
arakan kemudian harus berjalan,
disertai dengan cahaya dari lampu-
lampu ini, menuju ke rumah ayah
sang suami, tempat dimana
pernikahan akan dilangsungkan.

Tetapi tidak semua gadis dalam
perumpamaan tersebut sama-sama
mempersiapkan diri dengan baik: 
lima diantaranya bodoh dan lima
lainnya bijaksana ( Vulgata Latin di
sini memiliki quinque, prudentes,
“lima yang bijaksana,”, yang mana
ditemukan dalam beberapa
terjemahan Bahasa Inggris). Karena
ketika yang bodoh membawa pelita
mereka, mereka tidak membawa
minyak bersama mereka; tetapi yang



bijaksana membawa sebotol minyak.
Yang terakhir berpandangan jauh
kedepan. Mereka menyadari bahwa
mempelai pria mungkin datang
terlambat, dan pelita mereka tidak
akan bertahan lama
(mempertimbangkan). Jadi, mereka
memutuskan untuk membawa
sebotol minyak bersama mereka,
meskipun ada ketidaknyamanan
yang terlibat ( keputusan). Dan pada
akhirnya mereka bertindak sesuai
dengan apa yang telah
dipertimbangkan dan diputuskan
(perintah). Tetapi gadis-gadis yang
bodoh, meskipun mungkin mereka
telah mendengarkan gadis-gadis
yang bijaksana berbicara tentang
masalah tersebut, dan bahkan
melihat mereka pergi untuk
mengambil botol minyak, gadis-gadis
bodoh tidak ingin memperumit
hidup mereka. Mereka terbawa oleh
ketergesa-gesaan dan permainan-
pemainan dan canda tawa dan
mereka gagal memikirkan hal-hal



penting lainnya. Perumpamaan
tersebut memberi kita kesan bahwa
gadis-gadis yang bodoh itu tidak
bijaksana mungkin terutama
disebabkan oleh kurangnya
pertimbangan dan kecerobohan
mereka yang konyol.

Pada akhirnya, apa yang terjadi
dapat dengan mudah diprediksi : 
ketika mempelai pria itu terlambat,
mereka semua terlelap dan tertidur.
Namun pada saat tengah malam
terdengar suara, “lihatlah, mempelai
laki-laki! Keluarlah dan temuilah
dia.”. kemudian pada gadis muda
bangun dan mengemasi pelita
mereka, namun gadis-gadis yang
bodoh menyadari bahwa pelita
mereka telah padam karena
kehabisan minyak. Jadi mereka
meminta kepada gadis-gadis yang
bijaksana untuk meminjamkan
sedikit minyak pada mereka, yang
kemudian ditolak mentah-mentah
karena gadis-gadis itu bijaksana. 



Mungkin ini tidak akan cukup bagi
kami dan kamu; lebih baik pergilah ke
penjual minyak dan belilah untuk diri
kalian. Tetapi mempelai pria pada
saat itu telah tiba dan arak-arakan
pengantin menuju ke rumahnya
sendidri dimulai, ditemani oleh lima
gadis bijaksana dengan pelita
mereka yang menyala dan para tamu
yang bernyanyi dan menari. Ketika
rombongan ini tiba di rumah
mempelai pria, pintu ditutup dan
perjamuan dimulai. Pada saat lima
gadis bodoh tiba, itu sudah telambat.
Walapun mereka memohon untuk
masuk : Tuan, tuan, bukakanlah bagi
kami, mereka menerima jawaban
yang keras : Aku tidak mengenal
kalian.

Kita bisa bertanya pada diri kita
masing-masing : mengapa Yesus
menyebut beberapa gadis itu bijak
dan yang lain bodoh? Perumpamaan
tersebut menolong kita untuk
mengenali ketiga tahap tindakan



yang bijaksana, tetapi yang pertama
menonjol secara khusus :
pertimbangan. Untuk bertindak
dengan baik, langkah pertama yang
dibutuhkan adalah untuk berhenti
dan berpikir tentang situasi yang
ada, dalam sikap mendengarkan
dengan setia dan penuh perhatian
bagaimana hal-hal sebenarnya
terjadi; untuk mengingat kejadian
yang serupa, untuk mendapatkan
pengalaman ; dan membiarkan diri
sendiri dinasihati oleh orang lain-
oleh mereka yang bijaksana. Karena
seperti yang juga dikatakan oleh
Santo Thomas, “dalam hal-hal yang
menyangkut kebiijaksanaan, tidak
ada seorang pun yang selalu
mandiri.”[10] Dan pada akhirnya kita
perlu juga untuk menaruh perhatian
pada keadaan yang berubah-ubah,
yang mana mungkin menyarankan
unutk mengadaptasi rencana yang
ada dan membuat keputusan baru
untuk mencapai kebaikan yang
diinginkan. Akhirnya, hal tersebut



membutuhkan pengetahuan akan
kebenaran tentang apa yang ada,
yang mana merupakan prasyarat
yang sangat diperlukan untuk
mencapai kebaikan. “Intensi baik”
atau “kehendak baik” tidaklah
cukup: kita perlu “berjalan dalam
kebenaran”, karena hanya
kebenaran yang akan membebaskan
kamu (Yoh 8 :31).

Santo Josemaria mendorong kita
untuk mencermati sebuah masalah
secara hati-hati sebelum membuat
keputusan, untuk mendengarkan
semua pihak yang terlibat dan tidak
tergesa-gesa. “Yang mendesak bisa
menunggu” katanya, “dan yang
sangat mendesak harus
menunggu.”[11] Santo Josemaria
menekankan kepada kita perlunya
meminta nasihat Roh Kudus dalam
doa, karena “kebijaksanaan sejati
selalu memperhatikan bisikan
Tuhan.”[12] Dia juga menyarankan
untuk mencari nasihat dari mereka



yang dapat membantu kita, seperti
pembimbing rohani atau mereka
yang berbagi tanggungjawab dengan
kita untuk membuat keputusan.
Dalam proses mempertimbangkan
ini, kerendahan hati sangatlah
diperlukan agar membuka diri kita
pada kebenaran, pada kenyataan
segala sesuatu yang ada.

Memutuskan : Memilih Sebuah
Jalan

Sebagai contoh dari tindakan kedua
dari kebijaksanaan – memutuskan —
kita dapat melihat pada catatan
Santo Markus tentang jam-jam awal
pada hari Minggu kebangkitan.
Maria Magdalena dan para wanita
lainnya, yang telah membeli rempah-
rempah untuk mengurapi tubuh
Yesus, berangkat pagi-pagi sekali ke
kubur. Mereka berkata seorang
kepada yang lain : Siapa yang akan
menggulingkan batu itu bagi kita dari
pintu kubur? (Mrk 16:3). Meskipun



mereka tidak punya solusi untuk
masalah yang akan mereka hadapi,
kasih kepada Yesus menggerakkan
para wanita tersebut untuk
membuat keputusan yang tepat dan
bijaksana : mereka memutuskan
untuk bertindak dengan data yang
mereka punya. “Itu adalah sebuah
batu yang besar,” Santo Josemaria
berkata. “Inilah yang biasanya
terjadi. Kesulitan dapat langsung
terlihat, namun ketika kasih hadir,
seseorang tidak akan fokus pada
hambatan itu. Dengan kenekatan,
keputusan, keberanian, apa yang
harus dilakukan pasti dilakukan!
Siapa yang akan memindahkan batu
tersebut? Mereka tidak dapat
melakukannya sendirian; namun
mereka tetap melanjutkan berjalan
menuju kuburan tersebut. Anakku,
engkau dan aku, apakah kita
cenderung goyah? Apakah kita
memiliki tekad yang suci ini, atau
apakah kita harus mengakui bahwa
kita mereasa malu merenungkan



tekad, keberanian, kenekatan para
wanita tersebut? Ketika mereka tiba
di kuburan, mereka melihat dari
dekat, tampaklah, batu yang memang
sangat besar itu sudah terguling (Mrk
16:4). Inilah yang selalu terjadi.
Ketika kita memutuskan untuk
melakukan apa yang perlu kita
lakukan, kesulitan akan dengan
mudah diatasi.”[13]

Mempertimbangkan, tindakan
pertama dari kebijaksanaan, tidak
dapat berlangsung tanpa batas, pada
titik tertentu kita harus
mengakhirinya dan memutuskan.
Keraguan adalah bentuk lain dari
ketidak bijaksanaan, yang
menjadikan pertimbangan
sebelumya menjadi steril: tidak ada
gunanya untuk mempertimbangkan
mana tindakan yang paling baik/
benar jika saya tidak berkomitmen
untuk melakukannya, baik karena
itu tidak menarik bagi saya, atau
saya sedang tidak mood, atau saya



khawatir pada “ apa yang orang lain
akan katakan,” atau takut membuat
kesalahan, atau alasan lain apa pun.
Tidak ada gunanya untuk
mengetahui apa yang terbaik untuk
dilakukan, jika saya tidak
memutuskan untuk melakukannya.
“Besok”: kadang kala itu bijaksana;
sangat sering itu adalah keterangan
dari kekalahan”[14] kata Santo
Josemaria. Orang yang bijaksana
tidak mengharapkan kepastian
dimana kepastian itu mustahil untuk
diraih;, sebaliknyadia “ lebih
memilih untuk meleset dua puluh
kali dari pada menyerah pada sikap ‘
tidak melakukan apa-apa’ yang
santai.”[15] Tidak memutuskan
seringkali merupakan bentuk
kurangnya kebijaksanaan, karena
kemudian orang lain, atau waktulah,
yang akan memutuskannya untuk
kita. Orang yang bijaksana tidak
berpura-pura bahwa segalanya ada
dibawah kendali mereka; mereka
mengenali keterbatsan mereka



sendiri dan percaya pada Allah,
karena itulah yang paling sesuai
dengan realitas.

Yesus memberikan kepada kita
contoh yang mengesankan disini.
Dalam Injil, Dia dilihat sebagai
seseorang yang mengenal
realitasNya, apa yang harus
dilakukan-Nya dan kebaikan yang
sejati. Dia dengan bijaksana
menunggu kedatangan “ waktu-Nya”.
Sebagai contoh, di Kana Yesus
berkata kepada ibu-Nya: saat-Ku
belum tiba (Yoh 2:4). Kemudian pada
dua kesempatan, Santo Yohanes
menceritakan kepada kita
bagaimana Dia berjalanan melewati
kerumunan sebab saat-Nya belum
tiba (Yoh 7:30; 8:20). Di satu titik, kita
bahkan melihat bahwa keinginan
dan perasaan-Nya tidak saling
bertemu (lih Mat 26 :39). Namun
meski demikian Dia memilih untuk
melakukan yang baik. Arahan-Nya
sebelum penangkapan-Nya di taman



Getsemani, Bangunlah, marilah kita
pergi! (Mat 26:46), adalah sebuah
keputusan yang bijaksana, sebuah
pilihan yang bijaksana secara heroik.

Melaksanakan : mengambil
tindakan

Pada akhir Khotbah-Nya di Bukit,
Yesus berbicara tentang orang yang
bijaksana : setiap orang yang
mendengarkan perkataan-Ku ini dan
melakukannya, ia sama dengan orang
yang bijaksana, yang mendirikan
rumahnya di atas batu ( beberapa
terjemahan Inggris mengartikan “
orang yang bijaksana”) … dan setiap
orang yang mendengar perkataan-Ku
ini dan tidak melakukannya, ia sama
dengan orang yang bodoh, yang
mendirikan rumahnya di atas pasir
(Mat 7 :24-26). Orang yang bijaksana
dibedakan dari yang bodoh dalam
kemampuan untuk menerapkan apa
yang telah dipelajari. Sekedar
mempertimbangkan dan



memutuskan itu tidaklah cukup :
kita perlu bertindak. Inilah tindakan
ketiga dari kebijaksanaan sejati :
Memimpin atau eksekusi
melaksanakan. Santo Thomas
berkata bahwa inilah tindakan yang
paling penting dari ketiganya, sebab
mengetahui cara melakukan sesuatu
itu tidak berguna apabila saya tidak
melakukannya.[16] Seseorang data
bertindak kurang bijaksana, tidak
hanya melalui keraguan dan
ketergesa-gesaan, tapi juga karena
menjadi terhalang oleh tantangan
atau gagal untuk melakukan apa
yang seharusnya dilakukan, sering
kali terjadi karena sekedar lupa
untuk melakukannya.

“Berpikir perlahan dan bertindak
cepat,” Santo Josemaria pernah
menasehati Beato Alvaro del Portillo.
[17]Dia ingin mengingatkannya akan
kesalahan yang diakibatkan oleh
ketergesa-gesaan, dan juga
kurangnya kebijaksanaan yang



sebetulnya tidak perlu terjadi,
namun berperan dalam penundaan
keputusan dan implementasinya.
Sikap berani itu bukan tanda dari
kurangnya kebijaksannan. Lebih
dari pada itu, jika memang itu
keberanian yang sejati, maka itu
adalah kebijaksaan sejati. “Apa yang
harus dilakukan, pasti dilakukan...
tanpa keraguan, tanpa kecemasan.
Jika tidak demikian, Teresa dari Avila
tidak akan menjadi santa Teresa:
atau Inigo dari Loyola,tidak akan
menjadi Santo Ignatius. Tuhan dan
keberanian!”[18]

Penundaan yang tidak perlu dalam
melaksanakan apa yang telah
diputuskan juga dapat merugikan
orang lain: Terutama jika seseorang
memiliki tugas pembinaan atau
pemerintahan, seperti orang tua
dengan anak-anak mereka, atau
manajer dengan karyawan mereka.
Kekuatan itu dibutuhkan untuk
mengalahkan ketakutan, dan godaan



untuk melakukan apa yang nyaman,
atau kelekatan yang berlebihan pada
citra diri sendiri. Kita melihat ini
dengan jelas pada surat dari Santa
Katarina dari Siena kepada Paus
Gregorius XI, yang mendesaknya
untuk mengatasi kikap berlebihan
yang dimiliki oleh beberapa anggota
klerus: “Sikap memuaskan diri jenis
ini, yang mana berasal dari cinta diri
dan cinta kerabat, teman dan
kedamaian duniawi, adalah benar-
benar kekejaman terburuk, karena
jika luka tidak dibersihkan dengan
besi panas dan pisau bedah bila
perlu, luka itu akan terinfeksi dan
akhirnya berujung pada kematian.
Mengoleskan minya wangi-wangian
bisa jadi menyenangkan bagi mereka
yang sakit, tetapi mereka tidak akan
menjadi sembuh dengan melakukan
hal tersebut.”[19]

Tentunya, keberanian yang berasal
dari kebijaksanaan sejati itu tidak
bertentangan dengan usaha mencari



waktu terbaik untuk menjalankan
apa yang telah diputuskan, selalu
mengutamakan kasih, kebaikan dari
semua orang yang terlibat. Kadang
kala kita harus tahu bagaimana
untuk menunggu dengan sabar. Di
lain waktu, tidaklah bijaksana untuk
menunggu, karena konskuensi dari
menunggu tersebut bisa jadi lebih
buruk, atau kesempatan tersebut
tidak akan mucul lagi, atau karena
alasan lainnya. Orang yang bijaksana
adalah dia yang, di sini dan saat ini,
“memahami dengan pandangan
pasti apakah tindakan tertentu
adalah jalan yang sungguh-sungguh
mengarah pada pencapaian tujuan
yang dicari.”[20] Bagaimanapun,
hanya melakukan apa yang telah
diputuskan, setelah
pertimbanganyang bijaksana, akan
membuat keinginan terdalam akan
Yesus tersebut menjadi nyata dalam
hidup kita : Demikianlah hendaknya
terangmu bercahaya di depan orang,
supaya mereka melihat perbuatanmu



yang baik dan memuliakan Bapamu
di sorga (Mat 5:16).

José Brage

Diterjemahkan oleh Frater Bryan

[1] Joseph Ratzinger, The Yes of Jesus
Christ, The Crossroad Publishing
Company, 1991, hlm. 15.

[2] Joseph Pieper, The Four Cardinal
Virtues.

[3] Santo Josemaría, Friends of God,
no. 85.

[4] Santo Augustinus, De moribus
Eccesiae, I, 15, 25.

[5] Sainto Thomas Aquinas, S. Th. II-II,
q. 47, a. 13.

[6] Faust, “Prologue in Heaven.”



[7] Lih. Santo Thomas Aquinas, S. Th.
II-II, q. 47, a. 8, ad. 3.

[8] Katekismus Gereja Katolik, no.
1806.

[9] Santo Thomas Aquinas, S. Th. II-II,
q. 47, a. 8.

[10] Joseph Pieper, The Four Cardinal
Virtues.

[11] Javier Echevarría, Memoria del
Beato Josemaría, Rialp, Madrid, 2000,
p. 165.

[12] Santo Josemaría, Friends of God,
no. 87.

[13] Santo Josemaría, Notes taken
during a meditation, 29 March 1959.

[14] Santo Josemaría, The Way, no. 251.

[15] Santo Josemaría, Friends of God,
no. 88.



[16] Lih. Santo Thomas Aquinas, S. Th.
II-II, q. 47, a. 8.

[17] Letter to Alvaro del Portillo, 28
Februari 1949, di Andrés Vázquez de
Prada, El Fundador del Opus Dei III,
Rialp, Madrid, 2003, p. 153.

[18] Santo Josemaría, JALAN, no. 11.

[19] Sigrid Undset, Saint Catherine of
Siena.

[20] Joseph Pieper, The Four Cardinal
Virtues.

José Brage

pdf | dokumen dibuat secara otomatis
dari https://opusdei.org/id-id/article/
sungguh-manusia-sungguh-allah-vi-

kebijaksanaan-dalam-bertindak/
(09-02-2026)

https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusia-sungguh-allah-vi-kebijaksanaan-dalam-bertindak/
https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusia-sungguh-allah-vi-kebijaksanaan-dalam-bertindak/
https://opusdei.org/id-id/article/sungguh-manusia-sungguh-allah-vi-kebijaksanaan-dalam-bertindak/

	Sungguh Manusiawi, Sungguh Ilahi (VI): Kebijaksanaan Dalam Bertindak

