
opusdei.org

Sesuatu Yang Agung
Yang Adalah Cinta
(V): Bagaimana
Menemukan
Panggilan Kita

Ada seberapa banyak pria dan
wanita, sebegitu banyaknya
panggilannya. Artikel ini akan
mencoba menunjukkan
beberapa tanda yang paling
sering muncul untuk
mendapatkan keyakinan
mengenai panggilan seseorang,
demi untuk membantu kita
mengenalinya



12-02-2019

Senja itu di tanah Yudea, Nikodemus
menemui Yesus untuk mencari
jawaban bagi hatinya yang resah.
Dengan roman wajah yang diterangi
oleh kelipan nyala lampu, dia
berdialogue dengan Yesus yang
membuka dunia baru dan misterius
baginya. Orang Nasaret itu
menjawab pertanyaan-pertanyaan
yang membingungkan dia. Yesus
meyakinkan: Angin bertiup ke mana
ia mau, dan engkau mendengar
bunyinya, tetapi engkau tidak tahu
dari mana ia datang atau ke mana ia
pergi. Demikianlah halnya dengan
tiap-tiap orang yang lahir dari Roh
(Yoh 3:8). Panggilan, setiap
panggilan, adalah suatu misteri, dan
menemukannya adalah pemberian
dari Roh.



Kitab Amsal mengatakan: Ada tiga
hal yang mengherankan aku, bahkan,
ada empat hal yang tidak kumengerti:
jalan rajawali di udara, jalan ular di
atas cadas, jalan kapal di tengah-
tengah laut, dan jalan seorang laki-
laki dengan seorang gadis (Ams
30:18-19). Lebih lagi, siapa, yang
tanpa bantuan Allah, dapat
menguraikan karya rahmat di dalam
jiwa, dan menemukan arti dan takdir
dari suatu kehidupan? Siapa, yang
tanpa dibimbing oleh Roh Kudus,
dapat mengetahui dari mana ia
datang atau ke mana ia pergi—nafas
ilahi di dalam jiwa yang sering kali
hanya terdengar sebagai kerinduan
dan keresahan, firasat dan harapan?
Ini adalah sesuatu yang di atas kita.
Oleh sebab itu hal yang pertama
yang kita perlukan untuk
menemukan panggilan pribadi
adalah kerendahan hati: bertekuk
lutut dihadapan Yang Mahakuasa,
membuka hati kita terhadap



tindakan Roh Kudus, selalu dapat
mengejutkan kita.

Jadi untuk menemukan panggilan
kita sendiri, atau membantu
seseorang menemukannya, adalah
mustahil “dengan menggunakan
rumusan yang telah tersedia, atau
metode maupun peraturan-
peraturan yang kaku.”[1] Hal itu sama
saja dengan berusaha “memagari
tindakan Roh Kudus yang orisinil,”[2]

yang bertiup kemana ia mau. Suatu
kali Kardinal Ratzinger ditanya: “ada
berapa jalan untuk mencapai
Tuhan?” Dengan kesederhanaan
yang bersahaja dia menjawab:
“sebanyak orang di dunia ini.”[3] Ada
seberapa banyak pria dan wanita,
sebegitu banyaknya sejarah
panggilannya. Dibawah ini kita akan
mencoba menunjukkan beberapa
tanda yang paling sering muncul
untuk mendapatkan keyakinan
mengenai panggilan seseorang, demi
untuk membantu kita mengenalinya.



Hati yang resah

Nikodemus merasakan keresahan
dalam hatinya. Dia telah mendengar
Yesus berkhotbah dan hatinya
tergerak oleh kata-kata-Nya. Namun,
ada ajaran-ajaran-Nya yang menjadi
skandal baginya. Benar,
menyaksikan mukjizat-mukjizat
Yesus telah menjadikan dia kagum,
tetapi dia juga merasa terganggu
dengan kekuasaan Yesus ketika
mengusir para pedagang dari Bait
Allah, menyebutnya “rumah
Bapaku” (Yoh 2:16). Siapa yang
berani berbicara seperti itu? Dalam
hatinya dia merasakan tumbuhnya
harapan yang tidak dapat ditahan.
Diakah Sang Mesias? Tetapi dia
masih saja dilanda pertanyaan dan
keraguan. Dia tidak dapat mengikuti
Yesus secara terbuka, meskipun dia
ingin mendapatkan jawaban atas
pertanyaan-pertanyaannya.
Akhirnya Dia menemui Yesus pada
malam hari: Rabi, kami tahu, bahwa



Engkau datang sebagai guru yang
diutus Allah; sebab tidak ada seorang
pun yang dapat mengadakan tanda-
tanda yang Engkau adakan itu, jika
Allah tidak menyertainya (Yoh 3:2).
Hatinya resah.

Hal yang sama terjadi pada orang
lain dalam Injil, seperti anak muda
yang pada suatu hari datang pada
Yesus dan bertanya: Guru, perbuatan
baik apakah yang harus kuperbuat
untuk memperoleh hidup yang kekal?
(Mat 19:16). Dia tidak puas dengan
hidupnya. Hatinya tidak tenang. Dia
merasa bahwa dia mampu
melakukan lebih banyak lagi. Yesus
mengatakan padanya bahwa dia
melakukan hal yang benar dengan
mencari: Hanya satu lagi
kekuranganmu… (Mrk 10:21). Kita
juga dapat mengingat apa yang
terjadi dengan rasul Andreas dan
Yohanes. Ketika Yesus melihat
mereka mengikuti-Nya Dia bertanya:
Apa yang kamu cari? (Yoh 1:38).



Semua orang ini adalah “pencari.”
Mereka mencari suatu kejadian yang
mengagumkan yang dapat merubah
kehidupan mereka menjadi suatu
petualangan. Hati mereka yang
terbuka dan lapar untuk melakukan
lebih banyak lagi, dipenuhi oleh
mimpi dan kerinduan.

Pada suatu hari seorang pemuda
bertanya kepada Santo Josemaria
bagaimana seseorang merasakan
panggilannya untuk Opus Dei?
Jawabnya: “Itu bukan masalah
perasaan, anakku, walaupun kita
menyadarinya ketika Allah
memanggil kita. Hati ini menjadi
tidak tenang, tidak puas… Engkau
tidak senang dengan dirimu
sendiri!”[4] Sering kali dalam mencari
panggilan sendiri, semuanya dimulai
dengan keresahan hati.

Kehadiran yang lembut

Namun apakah sebenarnya
keresahan itu? Dari mana



datangnya? Dalam menceritakan
kejadian anak muda yang
mendatangi Tuhan Yesus, Santo
Markus berkata bahwa Yesus
memandang dia dan menaruh kasih
kepadanya (Mrk 10:21). Dia
melakukan hal yang sama dengan
kita. Entah bagaimana kita
merasakan dalam jiwa kita
“kehadiran” cinta yang istimewa
yang memilih kita untuk suatu misi
yang unik. Tuhan membuat dirinya
hadir dalam hati kita, dan mencari
suatu “pertemuan,” hubungan erat.
Tetapi hal ini masih belum
terlaksanakan, oleh sebab itu kita
menjadi resah.

Kehadiran Allah yang lembut dalam
jiwa kita dapat dimanifestasikan
dalam berbagai cara: suatu kehausan
untuk lebih akrab dengan-Nya;
hasrat untuk memenuhi, melalui
hidup sendiri, kehausan Allah akan
jiwa-jiwa; keinginan untuk
membangun Gereja, keluarga Allah



di dunia; kerinduan untuk
membuahkan bakat-bakat kita;
impian untuk meringankan begitu
banyak penderitaan di setiap sudut
di dunia ini; kesadaran akan betapa
banyaknya yang telah kita terima:
“Mengapa saya telah menerima
begitu banyak dan orang lain begitu
sedikit?”

Panggilan Allah juga dapat terlihat
melalui kejadian-kejadian yang
sepertinya kebetulan, yang
menggerakkan hati kita dan
meninggalkan suatu jejak di
dalamnya. Ketika merenungkan
kehidupannya sendiri, Santo
Josemaria berkata: “Tuhan
mempersiapkan diriku tanpa aku
sadari, menggunakan hal-hal yang
sepertinya sangat biasa untuk
menanam keresahan ilahi dalam
jiwaku. Sehingga saya mengerti
dengan baik bahwa cinta,
sedemikian manusiawi dan
sedemikian ilahi, yang



menggerakkan Santa Teresia dari
Kanak-kanak Yesus ketika, sedang
membalik-balikan halaman sebuah
buku, tiba-tiba dia melihat sebuah
gambar dari salah satu tangan Sang
Penebus yang terluka. Hal-hal seperti
itu juga terjadi atas diriku—hal-hal
yang menyentuh aku dan membuat
aku menerima Komuni setiap hari,
memurnikan diri, melakukan
pengakuan dosa, dan silih.”[5]

Kehadiran yang lembut ini kadang-
kadang juga ditemukan melalui
orang lain atau cara menghayati Injil
yang meninggalkan jejak yang tak
terhapuskan dalam jiwa kita.
Meskipun ada kalanya mungkin
suatu kejadian atau pertemuan yang
tidak terduga yang merubah hidup
kita, biasanya panggilan kita
dibentuk melalui cara kita
menghayati kehidupan kita sampai
saat ini. Akhirnya, kata-kata dari
Kitab Suci dapat terukir dalam hati
kita dan meninggalkan kenikmatan



cinta yang berlangsung sepanjang
hidup kita. Inilah yang terjadi pada
Santa Teresia dari Kalkuta, misalnya,
yang mendengar seruan Yesus di atas
Salib: Aku haus (Yoh 19:28); atau
Santo Fransiskus Xaverius, yang
hidupnya diubah oleh pertanyaan
Yesus: Apa gunanya seorang
memperoleh seluruh dunia tetapi
kehilangan nyawanya? (Mat 16:26).

Tetapi mungkin apa yang paling khas
dari keresahan dalam hati ini adalah
bahwa ia ditandai oleh apa yang
dapat kita sebut “seruan kesakitan.”
Sebagaiman Santo Paulus VI
mengatakan, panggilan Allah datang
sebagai “suatu suara yang
meresahkan dan juga
mententeramkan pada saat yang
bersamaan, suatu suara yang lembut
dan berkuasa, suatu suara yang
menyusahkan namun penuh
kasih.”[6] Panggilan itu menarik dan
juga menolak kita; yang memacu kita
untuk menyerahkan diri kita ke



dalam cinta ilahi, namun membuat
kita takut akan resiko kebebasan
kita. “Kita menolak untuk
mengatakan ‘ya’ kepada Tuhan; kita
ingin melakukannya dan juga tidak
ingin melakukannya.”[7]

Menyambung titik-titik dalam doa

Nikodemus datang pada Yesus
dipacu oleh keresahannya. Pribadi
Tuhan yang penuh kasih telah
memasuki hatinya; dia telah mulai
mengasihi-Nya, tetapi dia perlu
berbicara dengan-Nya. Dalam
dialogue itu, Sang Guru membuka
cakrawala baru baginya: Aku berkata
kepadamu, sesungguhnya jika
seorang tidak dilahirkan kembali, ia
tidak dapat melihat Kerajaan Allah.
Yesus mengundang Nikodemus
untuk kehidupan yang baru,
permulaan yang baru: dilahirkan
dari air dan Roh (Yoh 3:5).
Nikodemus gagal mengerti kata-kata
Yesus, dan dia bertanya dengan



kesederhanaan: bagaimanakah
mungkin hal itu terjadi? (Yoh 3:9).
Dalam pertemuan berhadapan muka
ini, dia mulai menyadari siapa
dirinya bagi Yesus, dan siapa Yesus
seharusnya bagi dirinya.

Agar supaya keresahan dalam hati
seseorang menemukan arti yang
sebenarnya dalam mencari
panggilannya, keresahan itu perlu
“dibaca” dan ditafsirkan dalam doa,
dalam dialogue dengan Tuhan.
"Mengapa hal ini terjadi padaku,
Tuhan? Apa yang hendak Kau
katakan padaku? Mengapa ada
kerinduan dan dambaan dalam
hatiku? Mengapa saya begitu tidak
tenang karena hal ini dan mereka
yang di sekelilingku tidak
terpengaruhi? Mengapa Engkau
mencintai aku sedemikian
mendalam? Bagaimana saya dapat
menggunakan dengan baik
pemberian-pemberian-Mu bagiku?”
Hanya kebiasaan berdoa yang dapat



membuat kita menangkap dengan
tepat kasih sayang Allah—
Penyelenggaraan-Nya—dalam
kejadian-kejadian hidup kita, dalam
orang-orang yang kita kenal, dan
bahkan dalam bagaimana watak kita
telah dibentuk, dengan minat dan
kemampuan kita. Yang sepertinya
Tuhan, sepanjang jalan hidup kita,
telah “menggambarkan titik-titik,”
yang hanya sekarang,
menyambungnya dalam doa,
membentuk sebuah gambar yang
dapat dikenali.

Benedictus XVI berkata mengenai hal
ini: “rahasia panggilan terdapat
dalam hubungan dengan Tuhan,
dalam doa yang berkembang di
keheningan batin, dalam
kemampuan untuk mendengar,
mendengar bahwa Tuhan sudah
dekat. Dan ini adalah benar sebelum
mengambil keputusan, yaitu, pada
saat memutuskan dan menetapkan,
dan sesudahnya, jika yang



bersangkutan ingin setia dan
meneruskan jalan itu.”[8] Oleh sebab
itu, bagi seseorang yang mencoba
menjawab panggilannya, hal yang
pertama dan terpenting yang harus
dilakukannya adalah mendekat pada
Yesus dalam doa, dan belajar melihat
hidup kita dengan mata-Nya.
Mungkin orang itu akan mengalami
apa yang terjadi pada orang buta
yang matanya Yesus urapi dengan
ludah. Mula-mula dia melihat tetapi
masih buram, dan orang terlihat
seperti pohon-pohon berjalan. Tetapi
dia membiarkan Tuhan meneruskan,
dan akhirnya dapat melihat dengan
jelas (lih. Mrk 8:22-25).

“Detonator” (Peledak)

Dua tahun sesudah pertemuannya
dengan Yesus pada malam hari
terjadilah hal yang memaksa
Nikodemus untuk mengambil
keputusan dan memperlihatkan
dirinya secara terbuka sebagai murid



Tuhan. Didesak oleh imam kepala
dan kaum Farisi, Pilatus
menyalibkan Yesus dari Nasaret.
Yusuf dari Arimatea mendapat izin
untuk mengambil jasad-Nya dan
menguburkan-Nya. Santo Yohanes
menceritakan: “Juga Nikodemus
datang ke situ. Dia yang mula-mula
datang waktu malam kepada
Yesus” (Yoh 19:39). Salib Tuhan,
ditinggalkan oleh para murid-Nya,
dan mungkin contoh kesetiaan Yusuf
dari Arimatea, menantang
Nikodemus secara pribadi dan
memaksa dia mengambil keputusan:
“Orang lain melakukan ini semua;
apa yang akan kulakukan untuk
Yesus?”

Detonator adalah sebuah alat
peledak yang kecil dan sensitive,
biasanya dinyalakan dengan sumbu
atau percikan listrik, yang
meledakkan bahan peledak yang
lebih dahsyat dan kurang sensitive.
Dalam proses mencari panggilan,



sering kali ada kejadian yang
bertindak sebagai “detonator” bagi
semua keresahan yang dirasakan
oleh hati kita, memberikan arti yang
jelas dan menunjukkan jalan dengan
dorongan untuk mengikutinya.
Kejadian ini banyak rupanya, dan
beban emosinya dapat lebih berat
atau lebih ringan. Tetapi yang
penting adalah, seperti keresahan
dalam hati, perlu “dibaca” dan
ditafsirkan dalam doa.

Detonator itu dapat merupakan
suatu gerakan ilahi dalam jiwa, atau
pertemuan yang tidak terduga
dengan kejadian supranatural,
seperti yang dialami oleh Paus
Fransiskus ketika usianya menjelang
17 tahun. Saat itu adalah bulan
September dan dia akan keluar
bertemu dengan beberapa kawannya
untuk pergi bersenang-senang.
Tetapi dia memutuskan
mengunjungi gereja parokinya
sebentar. Disana dia melihat seorang



imam yang tidak dikenal olehnya,
tetapi caranya berdoa yang sangat
khusyuk mengesankan dia, sehingga
dia memutuskan untuk mengaku
dosa dengan imam tersebut. “Dalam
pengakuan itu, sesuatu yang aneh
terjadi atas diriku. Saya tidak tahu
apakah itu, tetapi ia merubah
hidupku; dapat saya katakan bahwa
saya ‘tertangkap tanpa persiapan.’ …
Suatu kejutan, keajaiban dari suatu
pertemuan; saya menyadari bahwa
saya telah ditunggu. Sejak saat itu,
bagi saya, Tuhanlah yang ‘bertindak
terlebih dahulu.’ Kita mencari Dia,
tetapi Dia yang mencari kita terlebih
dahulu. Kita ingin menemukan Dia,
tetapi Dialah yang menemukan kita
terlebih dahulu.”[9]

Kadang-kadang detonatornya
merupakan contoh dari seorang
sahabat dekat: “sahabatku telah
memberikan dirinya pada Tuhan,
dan apa yang akan kulakukan?” Atau
dapat merupakan undangan yang



hangat untuk menemani kawan kita
pada suatu jalan tertentu:
“Datanglah dan lihatlah,” seperti
Filipus mengundang Natanael (Yoh
1:46). Atau bahkan dapat merupakan
suatu kejadian yang sepele, tetapi
merupakan kejadian yang penuh arti
bagi seseorang yang resah hatinya.
Tuhan menggunakan bahkan hal
yang sangat kecil untuk
mengobarkan jiwa kita. Seperti yang
terjadi dengan Santo Josemaria
ketika, setelah badai salju, Cinta
Allah datang mencarinya.

Namun, sering kali bukannya
“peledak” yang tiba-tiba, melainkan
suatu proses yang memerlukan
pematangan yang perlahan-lahan
dari iman dan cinta kasih, melalui
doa. Sedikit demi sedikit, hampir-
hampir tidak disadarinya, dengan
terang dari Tuhan, seseorang
mendapatkan keyakinan moral akan
panggilannya, dan membuat
keputusan, dibawah dorongan



rahmat. Beato (sekarang sudah
Santo) John Henry Newman, ketika
mengingat proces perpindahan
dirinya ke iman Katolik menulis
mengenai kesangsiannya yang
semakin tumbuh terhadap iman
Anglikan: “Keyakinan sudah tentu
adalah suatu titik, tetapi keraguan
adalah suatu proses; saya masih
belum mendekati keyakinan.
Keyakinan adalah suatu tindakan
reflex; yaitu, seseorang mengetahui
bahwa dia mengetahui. Saya percaya
bahwa saya tidak memilikinya,
hingga saya hampir diterima ke
dalam Gereja Katolik… Siapa yang
dapat menentukan bilakah, neraca
yang seimbang itu mulai merubah
kedudukannya, dan apa yang adalah
suatu kemungkinan yang lebih besar
dari suatu iman kepercayaan
menjadi suatu keraguan yang
menentangnya?”[[10] Proses
pematangan yang lambat laun dalam
memutuskan memberikan diri yang
terjadi perlahan-lahan dan tanpa



suatu “shock” yang tiba-tiba,
sebenarnya lebih meyakinkan
daripada yang dirangsang oleh
cahaya cermelang dari tanda dari
luar, yang dapat dengan mudah
menyilaukan dan membingungkan
kita.

Bagaimanapun juga, dengan
kehadiran “titik perubahan” dalam
kehidupan kita, bukan saja kita
mulai melihat jalan kita dengan jelas;
kehendak kita juga didorong untuk
mengambil jalan itu. Seperti yang
ditulis oleh Santo Josemaria: “Jika
engkau bertanya bagaimana
panggilan ilahi itu dirasakan,
bagaimana seseorang menjadi sadar
akan panggilan itu, dapat saya
katakan bahwa itu adalah
pandangan baru akan hidup. Yang
sepertinya ada terang baru yang
menyala dalam diri kita, suatu
dorongan yang misterius.”[11]

Panggilan adalah cahaya dan
dorongan. Cahaya dalam akal budi



kita, yang diterangi oleh iman, untuk
“membaca” hidup kita; dorongan
dalam hati kita, dikobarkan oleh
cinta kasih Allah, untuk ingin
mengikuti undangan Tuhan,
walaupun mungkin dengan “seruan
penderitaan” yang sering kali
menandai keprihatinan Allah. Oleh
sebab itu, setiap orang seharusnya
meminta bukan hanya “cahaya
untuk melihat jalannya melainkan
juga kekuatan untuk ingin
menyatukan diri mereka dengan
kehendak ilahi.”[12]

Bantuan bimbingan rohani

Tidak kita ketahui apakah
Nikodemus meminta nasihat dari
murid-murid yang lain, sebelum atau
sesudah pergi bertemu dengan
Yesus. Mungkin Yusuf dari Arimatea
yang menyemangati dia untuk
mengikuti Yesus secara terbuka,
tanpa takut pada orang Farisi yang
lain. Jika demikian dialah yang



membawanya untuk akhirnya
bertemu dengan Yesus. Inilah hal
yang bersangkutan dengan
penyertaan atau bimbingan rohani:
dapat bertumpu pada nasihat
seseorang yang berjalan dengan kita;
seseorang yang berusaha hidup
dengan harmonis dengan Tuhan,
yang mengetahui kita dengan baik
dan yang mencintai kita.

Memang benar bahwa panggilan
selalu adalah sesuatu antara Tuhan
dan saya. Tidak ada orang yang
dapat melihat panggilan bagi saya.
Tidak ada orang yang dapat
memutuskan untuk saya. Tuhan
berbicara dengan saya, mengundang
saya, dan memberikan kebebasan
bagi saya untuk menjawab, dan
rahmat-Nya untuk mengikuti jalan
itu. Namun, dalam proses melihat
dan memutuskan, adalah suatu
bantuan yang besar jika dapat
mengandalkan seorang pemandu
yang ahli—salah satu alasannya,



untuk memastikan bahwa saya
mempunyai kwalitas yang
diperlukan untuk melakukan
perjalanan ini, dan untuk
memastikan ketulusan dalam
keputusan saya untuk memberikan
diri kepada Tuhan. Lebih lagi, seperti
yang diajarkan oleh Katekismus
seorang pembimbing rohani yang
baik dapat menjadi guru doa[13]:
seseorang yang membantu kita
membaca dan menafsirkan dalam
doa kerinduan hati dan kejadian-
kejadian dalam hidup kita. Dengan
demikian kita dapat dibantu untuk
menjelaskan panggilan kita.
Singkatnya, seseorang yang mungkin
dapat mengatakan pada kita pada
suatu hari, seperti Santo Yohanes
mengatakan kepada Santo Petrus,
ketika dia mengenali Sosok yang
berbicara dengan mereka dari
pantai: “Itu Tuhan!” (Yoh 21:7).

Bagaimanapun juga, pengamatan ini
adalah jalan pribadi, demikian juga



keputusan akhir. Allah sendiri
membiarkan kita bebas. Bahkan
sesudah “diledakkan.” Oleh sebab
itu, begitu langkah pertama sudah
dilakukan, keraguan akan
menghilang. Tuhan akan selalu
menemani kita, tetapi dia menjaga
jarak. Sudah pasti Tuhan sudah
melakukan segalanya, dan akan
terus melaksanakannya, tetapi
sekarang Dia ingin kita mengambil
langkah terakhir dengan penuh
kebebasan, dengan kebebasan cinta.
Tuhan tidak menginginkan budak,
melainkan anak-anak. Itulah
sebabnya Dia menjaga jarak, tanpa
memaksa nurani kita, boleh
dikatakan, hampir-hampir sebagai
“pengamat.” Dia menjaga kita dan
menanti dengan sabar dan rendah
hati untuk keputusan kita.

“Engkau akan mengandung dan
melahirkan seorang anak laki-
laki” (Luk 1:31). Saat-saat dalam
keheningan sesudah pewartaan



Malaikat Agung Santo Gabriel,
seluruh muka bumi sepertinya
menahan nafas. Pesan ilahi telah
diwartakan. Bertahun-tahun
lamanya suara Tuhan berbicara
dengan lembut dalam hati Bunda
Maria. Tetapi sekarang, Tuhan
berdiam diri. Tuhan menanti.
Segalanya tergantung dari jawaban
bebas wanita muda di Nasaret itu.
“Kata Maria, Sesungguhnya aku ini
adalah hamba Tuhan; jadilah padaku
menurut perkataanmu itu” (Luk
1:38). Bertahun-tahun kemudian, di
kaki Salib, Maria akan menerima
dari tangan Nikodemus jasad
Anaknya yang tidak bernyawa lagi.
Betapa terharunya murid yang baru
ini melihat, di tengah-tengah duka
yang sedemikian mendalam, Bunda
Yesus dengan penuh cinta menerima
sekali lagi jalan Tuhan: “jadilah
padaku menurut perkataanmu.”
Bagaimanakah seseorang dapat tidak
memberikan segalanya untuk cinta
yang sedemikian agung?



[1] Saint Josemaria, Letter, 6 May
1945, no. 42.

[2] Ibid.

[3] Joseph Ratzinger, The Salt of the
Earth, Ignatius Press, 1997, p. 34.

[4] Saint Josemaria, Notes from a
family gathering, Cronica, 1974, vol.
I, p. 529.

[5] Saint Josemaria, Meditation, 14
February 1964. Cited in Andres
Vasquez de Prada, The Founder of
Opus Dei, vol. 1, p. 67.

[6] Saint Paul VI, Homily, 14 October
1968.

[7] Saint Josemaria, Notes from a
family gathering, Cronica, 1972, p.
460.



[8] Benedict XVI, Meeting with Young
People, Cathedral of Sulmona, 4 July
2010.

[9] S. Rubin and F. Ambrogetti, The
Jesuit: Conversations with Cardinal
Jorge Bergoglio, SJ (Buenos Aires:
Vergara, 2010), p. 45.

[10] Blessed John Henry Newman, 
Apologia Pro Vita Sua, Macmillan,
1931, p. 233.

[11] Saint Josemaria, Letter, 9 January
1932.

[12] Fernando Ocáriz, “Light to see,
strength to want to.” Available at
opusdei.org.

[13] Cf. Catechism of the Catholic
Church, no. 2690.

https://opusdei.org/en-us/article/light-to-see-strength-to-want-to/
https://opusdei.org/en-us/article/light-to-see-strength-to-want-to/


pdf | dokumen dibuat secara otomatis
dari https://opusdei.org/id-id/article/

sesuatu-yang-agung-yang-adalah-cinta-
v-bagaimana-menemukan-panggilan-

kita/ (20-01-2026)

https://opusdei.org/id-id/article/sesuatu-yang-agung-yang-adalah-cinta-v-bagaimana-menemukan-panggilan-kita/
https://opusdei.org/id-id/article/sesuatu-yang-agung-yang-adalah-cinta-v-bagaimana-menemukan-panggilan-kita/
https://opusdei.org/id-id/article/sesuatu-yang-agung-yang-adalah-cinta-v-bagaimana-menemukan-panggilan-kita/
https://opusdei.org/id-id/article/sesuatu-yang-agung-yang-adalah-cinta-v-bagaimana-menemukan-panggilan-kita/

	Sesuatu Yang Agung Yang Adalah Cinta (V): Bagaimana Menemukan Panggilan Kita

