opusdei.org

Pertempuran,
Kedekatan, Misi (1):
"Pilihlah Hidup"

Bab pertama dari seri baru
tentang jalan menuju
kekudusan, sebuah
petualangan yang di dalamnya
bukan hanya tentang
"memberi" tetapi, di atas
segalanya, "menerima."”

13-10-2025

Layaknya seorang pangeran.
Begitulah perasaan anak laki-laki itu,
terlepas dari usia muda dan



pakaiannya yang sederhana dan
usang, ketika ia memasuki gereja
dan diliputi oleh alunan musik organ
yang meriah. “Rasanya seolah-olah
menyambut kami, saya dan teman-
teman kecil saya, seperti kami adalah
para pangeran,” katanya bertahun-
tahun kemudian, mengenang masa
kecilnya di Canale d'Agordo, sebuah
desa kecil di timur laut Italia. Albino
Luciani menunjukkan secara spesifik
suatu awal dari “intuisi samar, yang
kemudian menjadi keyakinan yang
pasti,” bhahwa Gereja Katolik “bukan
hanya sesuatu yang agung, tetapi
juga menjadikan anak-anak kecil
besar” [1] dalam pengalaman masa
kecil itu.

Pilihlah hidup

Kata-kata Beato Yohanes Paulus I ini
secara alami mengingatkan kita kata-
kata Maria dalam Magnificat. Kata
yang Bunda kita Maria gunakan
untuk mengawali nyanyiannya



berarti “untuk memuliakan”, untuk
menyanyikan keagungan seseorang.
Maria meninggikan Allah karena Dia
menjadikan yang kecil itu besar. “Ia
memperlihatkan kuasa-Nya dengan
perbuatan tangan-Nya dan mencerai-
beraikan orang-orang yang congkak
hatinya. Ila menurunkan orang-orang
yang berkuasa dari takhtanya dan
meninggikan orang-orang yang
rendah. Ia melimpahkan segala yang
baik kepada orang yang lapar, dan
menyuruh orang yang kaya pergi
dengan tangan hampa” (Luk 1:51-53).

Seiring dengan nyanyian Bunda
Maria, Santo Lukas membagikan
suatu peristiwa di mana hati Tuhan
kita meluap dalam apa yang dapat
kita sebut sebagai Magnificat-Nya.
Seperti Ibu-Nya di Ain Karim, ketika
ia mengandung-Nya, Yesus dipenuhi
dengan "sukacita dalam Roh Kudus,"
melihat bagaimana Allah
mencurahkan diri-Nya bagi mereka
yang kecil: “Aku bersyukur kepada-



Mu, Bapa, Tuhan langit dan bumi,
karena semuanya itu Engkau
sembunyikan bagi orang bijak dan
orang pandai, tetapi Engkau
nyatakan kepada orang kecil. Ya
Bapa, itulah yang berkenan kepada-
Mu. Semua telah diserahkan kepada-
Ku oleh Bapa-Ku dan tidak ada
seorang pun yang tahu siapakah
Anak selain Bapa, dan siapakah Bapa
selain Anak dan orang yang
kepadanya Anak itu berkenan
menyatakan hal itu” (Luk 10:21-22).

Apakah itu yang telah diwahyukan
kepada orang-orang kecil? Hal itu
pertama-tama dinyatakan kepada
Maria dan Yusuf, kemudian kepada
para rasul dan para perempuan
kudus yang mengikuti Yesus, dan
akhirnya kepada banyak orang
Kristen sederhana sepanjang dua
puluh abad sejarah Gereja. Tetapi
apa yang membuat mereka hebat?
Sebuah bagian dari Kitab Ulangan
menuntun kita menuju jawaban



awal. Tuhan berbicara kepada hati
umat-Nya, suara-Nya sekaligus
khidmat dan lembut: “kepadamu
kuperhadapkan kehidupan dan
kematian, berkat dan kutuk. Pilihlah
kehidupan, supaya engkau hidup,
baik engkau maupun keturunanmu,
dengan mengasihi TUHAN, Allahmu,
mendengarkan suara-Nya dan
berpaut pada-Nya, sebab hal itu
berarti hidupmu dan lanjut umurmu
untuk tinggal di tanah yang
dijanjikan TUHAN dengan sumpah
kepada nenek moyangmu, yakni
kepada Abraham, Ishak dan Yakub,
untuk memberikannya kepada
mereka” (Ul 30:15, 19-20).

Dalam bahasa aslinya, kata ganti
“engkau” berganti-ganti antara
jamak dan tunggal, memperjelas
bahwa Tuhan tidak hanya berbicara
kepada umat-Nya secara umum: Dia
berbicara kepada setiap orang, satu
per satu, karena memilih Hidup
terjadi di dalam hati setiap orang.



Hidup... Santo Josemaria biasa
menuliskannya demikian, dengan
huruf kapital, ketika merujuk pada
kasih karunia dan kemuliaan; pada
Hidup bersama Tuhan di bumi ini
dan kemudian di surga. Beberapa
perkataannya dari bulan Juni 1975,
beberapa hari sebelum pergi ke
surga, sungguh menggugah kita:
“Kita semua adalah Hidup Kristus
yang sama: dan ada begitu banyak
yang harus dilakukan di dunia ini!
Marilah kita selalu memohon kepada
Tuhan untuk menolong kita semua
agar setia, melanjutkan pekerjaan,
menjalani Hidup itu, dengan huruf
kapital, yang merupakan satu-
satunya yang berharga: yang satu
tidak berharga, yang satu lagi lenyap,
seperti air yang mengalir di sela-sela
jarimu. Di sisi lain, Hidup yang lain
ini...!” [2].

“Pilihlah kehidupan.” Dengan kata-
kata yang penuh kuasa dari Kitab
Ulangan ini, dan ribuan gemanya



dalam Injil, [3] Tuhan memberi tahu
kita masing-masing bahwa Dia
menciptakan kita untuk hidup, untuk
bahagia. Dan Dia bertanya: Maukah
engkau memilih Aku? Maukah engkau
memilih Hidup? Itulah yang telah
ditemukan dan dipilih oleh “orang-
orang kecil”. Mereka tahu bahwa
hasrat tak terbatas untuk hidup yang
mereka bawa berasal dari dan
menuntun kepada Allah. Dan
mereka tidak menginginkan yang
lain. Mereka memahami bahwa
menang dalam hidup, berhasil dalam
hidup, berarti membiarkan kasih
Allah memenuhi mereka dan
kemudian membagikannya dengan
murah hati. Berbicara tentang Maria,
saudara perempuan Marta, Yesus
akan berkata bahwa “Maria telah
memilih bagian yang terbaik” dan
bahwa bagian itu “tidak akan
diambil dari padanya” (Luk 10:42).
Dan Ia akan menghibur murid-
murid-Nya dengan jaminan serupa:
“Janganlah takut, hai kamu kawanan



kecil! Karena Bapamu telah
berkenan memberikan kamu
Kerajaan itu” (Luk 12:32). “Orang-
orang kecil” hidup dari Allah; itulah
yang membuat mereka besar.
Kekudusan berarti hidup dari Allah
dan, dari Allah, untuk sesama.

Kekudusan terletak dalam
memberi, dan terlebih lagi dalam
“menerima”

Ketika kita merenungkan kehidupan
para kudus, “orang-orang kecil” yang
memilih Hidup, tidaklah
mengherankan bahwa penolakan,
pergumulan, dan “pengerdilan” yang
terlibat dalam kekudusan mereka
langsung terlintas dalam pikiran.
Memang, orang-orang kudus tentu
saja melawan banyak kekuatan yang
menentang. Yesus mempersiapkan
jalan bagi kita dan Ia memberi tahu
kita bahwa ini akan terjadi: “Dalam
dunia kamu menderita
penganiayaan” (Yoh 16:33); “Jikalau



mereka telah menganiaya Aku,
mereka juga akan menganiaya
kamu” (Yoh 15:20); “Iblis telah
menuntut untuk menampi kamu
seperti gandum” (Luk 22:31). Tidak,
kehidupan orang Kristen tidaklah
mudah, tetapi bentuk-bentuk
kehidupan lain di bumi juga tidak
mudah: pengorbanan, penolakan,
dan perjuangan untuk berbagai
tujuan yang lebih atau kurang mulia
selalu diperlukan.

“Saat kita berjuang dalam
pertempuran ini, yang akan
berlangsung hingga akhir hayat Kkita,
kita tidak dapat mengesampingkan
kemungkinan bahwa musuh, baik
dari dalam maupun luar, dapat
menyerang dengan kekuatan yang
dahsyat” [4]. Di dalam diri, kita
menemukan berbagai bentuk
perlawanan terhadap kasih Allah,
tetapi itu berarti “kehilangan
segalanya”. Kita melepaskan kendali
atas segala sesuatu dalam hidup kita,



kita melepaskan pemuasan setiap
keinginan, kita membuka diri
terhadap ketidaksetujuan orang lain,
kita memikul salib kita... “Ketika Kkita
menyerahkan diri kita ke dalam
tangan Allah, Ia sering kali
mengizinkan kita merasakan
kesedihan, kesepian, pertentangan,
fitnah, pencemaran nama baik, dan
ejekan” [5]. Kita tentu saja
kehilangan banyak unsur dari apa
yang dunia sebut “hidup”. Namun,
siapa pun yang kehilangan hidupnya
dengan cara ini tidak
menyerahkannya kepada ketiadaan,
melainkan kepada Allah. “Karena
barangsiapa mau menyelamatkan
nyawanya, ia akan kehilangan
nyawanya; tetapi barangsiapa
kehilangan nyawanya karena Aku, ia
akan memperolehnya” (Mat 16:25).
Orang-orang kudus “kehilangan” diri
mereka di dalam Allah, dan dengan
demikian, tepatnya, mulai
“menemukan” diri mereka sendiri.



Apa artinya “menemukan” diri kita
di dalam Allah? Dalam surat
pertamanya, Santo Yohanes menulis:
“Inilah kasih itu: Bukan kita yang
telah mengasihi Allah, tetapi Allah
yang telah mengasihi kita dan yang
telah mengutus Anak-Nya sebagai
pendamaian bagi dosa-dosa kita” (1
Yoh 4:10). Frasa Yunani ini ditulis
dalam kala khusus, aorist, yang
merupakan semacam “lampau
terbuka”. Kala ini sama dengan yang
digunakan dalam Magnificat Maria
maupun Yesus. Keduanya berbicara
tentang “tindakan yang Tuhan
lakukan berulang kali dalam
sejarah,” [6] dalam sejarah pribadi
kita. Santo Yohanes tidak
mengatakan bahwa Allah telah
mengasihi aku sekali untuk
selamanya di masa lalu, tetapi
bahwa Allah senantiasa mengasihi
aku. Dan setiap kali aku sungguh-
sungguh mengasihi, Allah-lah yang
mengasihi aku, dan yang mengasihi
dalam aku. Di sini dan saat ini.



Jadi, memang benar bahwa orang
kudus menyerahkan dan
“kehilangan nyawanya”, tetapi
bahkan lebih benar lagi—dalam arti
bahwa itu adalah kebenaran yang
merangkul dan mendasari yang
pertama—bahwa orang kudus
“menemukan” Allah, dan
“menerima” seluruh keberadaannya
dari Allah, sejalan dengan
bagaimana Yesus menerima diri-Nya
sepenuhnya dari Bapa [7]. Itulah
sumber rahasia kasih orang-orang
kudus: itulah alasan mereka dapat
hidup dengan cara yang tampak
mustahil dan tak tertahankan oleh
pandangan manusia. Bahkan ketika
mereka merasakan keterbatasan dan
kelemahan mereka setiap hari,
mereka terus maju dengan jiwa
mereka yang “terbenam dalam Allah,
dikuduskan”; masing-masing dari
mereka “menjadi seorang musafir
yang haus yang membuka mulutnya
kepada air dari mata air” [8].



Yesus berkata kepada murid-murid-
Nya, yang menatap-Nya dengan
bingung: “Pada-Ku ada makanan
yang tidak kamu kenal” (Yoh 4:32). Ia
hidup untuk melakukan kehendak
Bapa-Nya: itulah hidup-Nya, itulah
kemuliaan-Nya; Ia tidak
membutuhkan apa pun lagi (bdk. Yoh
4:33-34). Beberapa saat sebelumnya,
Ia berkata kepada perempuan
Samaria di tepi sumur: “Jikalau
engkau tahu tentang karunia Allah
dan siapakah Dia yang berkata
kepadamu: Berilah Aku minum!
niscaya engkau telah meminta
kepada-Nya dan Ia telah
memberikan kepadamu air

hidup” (Yoh 4:10). Tuhan
membisikkan hal yang sama kepada
kita masing-masing. Jika engkau
mengenal karunia Allah, jika engkau
menyadari apa yang ingin Kuberikan
kepadamu, Aku tidak akan meminta
seteguk air, atau waktu, kekuatan,
kesabaran, dan perjuanganmu:
engkau akan bertanya kepada-Ku,



Tuhan, apa yang Engkau butuhkan?
Engkau tidak akan lagi mengukur
atau menghitung apa yang engkau
berikan kepada Allah karena engkau
akan menyadari bahwa Dia
memberikan Diri-Nya kepadamu
setiap kali engkau memberi sesuatu,
sekecil apa pun. Bahkan sekeping
koin atau segelas air, “Allah, utuh
dan seutuhnya” [9] memberikan Diri-
Nya kepadamu.

Mungkin sekarang kita mengerti
mengapa kita berbicara tentang
penyerahan diri dan penyangkalan
ketika Kkita berbicara tentang
kekudusan. Itu karena penolakan di
dalam diri kita. Dunia terluka, dan
hubungan kita terluka karena hati
kita terluka. Namun meskipun
penolakan ini nyata, penolakan itu
kehilangan kekuatannya ketika kita
bersatu dengan Allah. Memberikan
diri kita berulang kali memang
membutuhkan usaha, tetapi itu
tercakup dalam karunia yang Kkita



kenal, kasih tak terbatas yang
merangkul kita. Para pria dan wanita
Tuhan hidup dalam “perpaduan
paradoks antara kebahagiaan dan
penderitaan,” [10] seperti Yesus di
kayu Salib. Mereka merasakan
kepastian yang mendalam bahwa
mereka menerima lebih banyak
daripada yang mereka berikan; jiwa
mereka “merasakan dan tahu bahwa
mereka berada di bawah tatapan
kasih Allah, sepanjang hari” [11].
Seperti Bunda Maria, mereka tahu
bahwa Allah sedang melakukan hal-
hal besar di dalam mereka (lih. Luk
1:49); bahwa Dia yang selalu
mengasihi terlebih dahulu, sumber
kasih, mengasihi mereka.

Maka, pada hakikatnya, kekudusan
terdiri dari masuk dan tinggal dalam
“kasih Tritunggal Mahakudus bagi
manusia” [12] yang berawal dari
Bapa dan menjangkau kita melalui
Yesus, yang terkasih, yang pertama
dikasihi: “Seperti Bapa telah



mengasihi Aku, demikianlah juga
Aku telah mengasihi kamu;
tinggallah di dalam kasih-Ku

itu” (Yoh 15:9). Kasih Bapa dan Yesus
yang di dalamnya kita ingin tinggal
adalah Roh Kudus: itulah sebabnya
kita menyebut-Nya sebagai pengudus
[13] dan pemberi hidup [14]. “Orang-
orang kudus Allah? Ya, setiap orang
kudus adalah mahakarya rahmat
Roh Kudus!” [15]

Perjuangan, kedekatan, misi

Kalimat-kalimat ini telah
menguraikan gagasan-gagasan
utama dari seri yang sekarang telah
dimulai. Setiap bab akan
memberikan perspektif yang
berbeda tentang jalan menuju
kekudusan panggilan Tuhan bagi
kita, masing-masing dengan caranya
sendiri: “di kanan, di kiri, berkelok-
kelok, berjalan kaki, menunggang
kuda...” [16]. Tema-tema sentral dari
seri ini dapat diringkas dalam tiga



kata yang menggemakan ajaran
utama Bapa Kkita: pertempuran,
kedekatan, misi. Ketiga motif
tersebut mengalir melalui seri ini
dari awal hingga akhir, karena
ketiganya selalu hadir di jalan
menuju Tuhan, tetapi kita mungkin
perlu berhenti sejenak untuk
merenungkan alasan di balik urutan
tersebut. Di jalan ini, yang
fundamental adalah kasih Tuhan
bagi kita.

Kita tidak perlu bersikeras pada
kenaifan keyakinan bahwa Kkita
dapat hidup bebas dari Tuhan tanpa
menghadapi perlawanan batin dan
lahiriah. Itu mungkin bukan mesin
tersembunyi dari jalan menuju
kekudusan atau bahkan titik
awalnya, tetapi pergumulan segera
muncul: “Anakku, jikalau engkau
bersiap untuk mengabdi kepada
Tuhan, maka bersedialah untuk
pencobaan. Hendaklah hatimu tabah
dan jadi teguh, dan jangan gelisah



pada waktu yang malang” (Sir 2:1-2).
Pencobaan, godaan, dan pergumulan
tak terelakkan di dunia yang terluka
oleh dosa. “Kerajaan Sorga diserong
dan orang yang menyerongnya
mencoba menguasainya” (Mat.
11:12). Di sini, memulai refleksi kita
membantu kita mengatasi
pandangan yang terlalu naif dan
idealis tentang jalan menuju surga.
Namun, akan sama naif dan
dangkalnya jika kita berpikir bahwa
kekudusan terutama terdiri dari
pergumulan. Kekudusan terdiri dari
hidup dari Allah dan membiarkan
Dia hidup di dalam kita (bdk. Gal.
2:20).

“Allah selalu dekat dengan kita. [...]
Dia hadir seperti Bapa yang penuh
kasih. Dia mengasihi kita masing-
masing lebih dari kasih semua ibu di
dunia kepada anak-anak mereka —
menolong kita, menginspirasi Kita,
memberkati kita... dan
mengampuni” [17]. Kedekatan Allah



meyakinkan kita bahwa Dia
mendengarkan kita dalam doa dan
setiap saat. Dia juga
menunjukkannya kepada Kkita
melalui saudara-saudari seiman Kita,
melalui persahabatan,
pendampingan rohani, dan
sakramen-sakramen... Umat Kristiani
selalu menyadari bahwa mereka
didampingi erat oleh Allah dan oleh
saudara-saudari mereka; kita selalu
merasa berada di rumah. Hal ini,
pada gilirannya, mendekatkan Kkita
kepada sesama, agar kita dapat
berbagi kehangatan rumah yang
telah kita terima. Beata Guadalupe
mengalami hal ini, seperti banyak
orang lain: “Keyakinannya akan
kedekatan Allah dan kasih-Nya
kepadanya memenuhinya dengan
kesederhanaan dan ketenangan serta
membuatnya tidak takut akan
kesalahan dan kekhilafannya,
sehingga ia selalu dapat maju,
berusaha mengasihi Allah dan
sesama dalam segala hal” [18].



Oleh karena itu, jalan menuju
kekudusan bukanlah jalan yang
menyendiri, juga bukan proyek
individualistis untuk keselamatan
diri. Segala sesuatu dalam kehidupan
Kristiani berbicara tentang
hubungan dan keluarga. Tuhan,
saudara-saudari kita, anak-anak kita,
orang tua kita, sahabat-sahabat Kkita,
rekan kerja kita... adalah alasan di
balik upaya dan kemenangan kita.
Jika bukan karena mereka, mungkin
kita akan berhenti berjuang.
Mungkin kita akan menyerah, tetapi
kita tahu bahwa, sebagaimana kita
dapat mengandalkan dukungan
mereka, mereka mengandalkan Kkita:
mereka membutuhkan kita. “Aku
adalah sebuah misi di bumi ini;
itulah alasannya mengapa aku ada di
dunia ini. Kita harus menganggap
diri kita sendiri sebagai orang yang
dimeteraikan, bahkan dicap, oleh
misi membawa terang, berkat,
menyegarkan, membangkitkan,
menyembuhkan dan



membebaskan” [19]. Begitulah cara
orang-orang kudus hidup: untuk
Tuhan dan dari Tuhan; untuk orang
lain dan dari orang lain.

KKk

Ketika Santo Josemaria
merenungkan tujuan perjalanan
kita, ia membayangkan momen
ketika “segala Keagungan Allah,
segenap Kebijaksanaan Allah, dan
segenap Keindahan Allah, segenap
getaran, segenap warna, segenap
harmoni” akan dicurahkan ke dalam
“bejana tanah liat kecil yang adalah
kita masing-masing” [20]. Dan ia
melangkah ke samping,
membayangkan anak-anaknya naik
bahkan lebih tinggi daripada dirinya
sendiri: “Aku memiliki kelemahan,
yaitu aku sangat mengasihi kalian.
Aku pikir Surgaku akan terdiri dari
menyelinap melalui pintu kecil dan
menempatkan diriku di sudut,
memandang dan mengasihi



Tritunggal Mahakudus. Dan dari
sana, tersembunyi, aku akan melihat
putra-putriku sangat tinggi, sangat
dekat dengan Allah” [21].

[1]. A. Luciani (Beato Yohanes Paulus
I), “In occasione del restauro
dell'organo della chiesa di Canale
d'Agordo”, dalam Opera Omnia, Vol.
9, EMP, Padua 1989, hlm. 457.

[2]. Santo Josemaria, catatan dari
pertemuan keluarga, 7-VI-1975,
dikutip dalam S. Bernal, Monserior
Josemaria Escriva de Balaguer.
Apuntes sobre la vida del Fundador
del Opus Dei; Rialp, Madrid 1980,
edisi ke-6, hlm. 174. Lihat juga,
misalnya, Jalan, no. 218, 255, 399,
737; Furrow, no. 817; The Forge, no.
777, 818.

[3]. Ini adalah salah satu benang
merah utama yang mengalir dalam



Injil Santo Yohanes. Lihat misalnya
percakapan dengan orang Samaria
(Yoh 4:10-14) dan Marta (Yoh
11:25-27); lihat juga Yoh 5:39-40;
7:37-39; 10:10.

[4]. Santo Josemaria, Sahabat-
Sahabat Tuhan, No. 214.

[5]. Ibid, No. 301.

[6]. Benediktus XVI, Audiensi, 15-
I1-2006.

[7]. Bdk. Luk 10:22; Yoh 5:26; 17:24;
Mzm 2:7.

[8]. Sahabat-Sahabat Tuhan, No. 310.
[9]. Sahabat-Sahabat Tuhan, No. 111.

[10]. Santo Yohanes Paulus II, Surat
Apostolik Novo millennio ineunte (6-
I-2001), No. 27.

[11]. Sahabat-Sahabat Tuhan, No.
307.



[12]. Santo Josemaria, Kristus yang
Lewat, No. 85.

[13]. Bdk. Katekismus Gereja Katolik,
no. 739.

[14]. Bdk. Misa Romawi, Pengakuan
Iman Nicea-Konstantinopolitan;
Katekismus, No. 202.

[15]. Santo Yohanes XXIII, Sambutan,
5-VI-1960.

[16]. Santo Josemaria, dikutip dalam
A. Sastre, Tiempo de caminar, Rialp,
Madrid 1989, hlm. 252.

[17]. Jalan, No. 267.

[18]. F. Ocariz, "Guadalupe: un
camino al cielo en la vida cotidiana,"
ABC, 13-V-2019.

[19]. Fransiskus, Evangelii Gaudium,
no. 273.

[20]. Santo Josemaria, catatan dari
pertemuan keluarga, 20-X-1968,



dikutip dalam A. Sastre, Tiempo de
caminar, hlm. 625.

[21]. Santo Josemaria, catatan dari
pertemuan keluarga, 5-1V-1970,
dikutip dalam A. Sastre, Tiempo de
caminar, hlm. 625.

Carlos Ayxela

pdf | dokumen dibuat secara otomatis
dari https://opusdei.org/id-id/article/
pertempuran-kedekatan-misi-1-pilihlah-
hidup/ (08-02-2026)


https://opusdei.org/id-id/article/pertempuran-kedekatan-misi-1-pilihlah-hidup/
https://opusdei.org/id-id/article/pertempuran-kedekatan-misi-1-pilihlah-hidup/
https://opusdei.org/id-id/article/pertempuran-kedekatan-misi-1-pilihlah-hidup/

	Pertempuran, Kedekatan, Misi (1): "Pilihlah Hidup"

