
opusdei.org

Orang Lain dan Saya:
Bait-Bait dari Puisi
yang sama

Sebuah artikel baru dalam
serial penempaan kepribadian
kristiani. “Tak ada kehidupan
manusia yang pernah
terkucilkan. Selalu terhubung
dengan kehidupan orang lain.
Tak ada pria maupun wanita
yang hanya sebait; kita semua
membuat satu untaian puisi
Ilahi yang Tuhan tulis dengan
kerja sama dari kebebasan
kita.”



11-06-2020

Kepribadian Kristen

Dan Tuhan melihat itu adalah baik.
[1] Berlatar-belakang nyanyian yang
bergema sepanjang catatan pertama
dari penciptaan alam semesta, kita
diperlihatkan sebuah kontras dari
catatan kedua. Narasi kedua ini
“membangkitkan pemikiran Allah,
bahkan emosi Allah, saat Dia
memandang Adam, mengamatinya
sedang sendirian di Taman Firdaus.
Dia bebas, dia adalah seorang
penguasa…tetapi dia sendirian. Dan
Allah melihat ini ‘tidak baik.’’’ [2]
Kesendirian dari seorang pria seperti
potongan yang tidak pas dalam
karya penciptaan. Ketika Allah
akhirnya menghadirkan Hawa
kepada Adam, sebagai tulang dari
tulangnya dan daging dari dagingnya
[3], Adam dibebaskan dari perasaan



melankolis yang ia sendiri tidak bisa
jelaskan. Sekarang dia benar-benar
dapat berkata-kata dengan Allah
bahwa “segala sesuatu adalah baik.”
Dikuatkan dalam panggilannya
setelah bertemu dengan orang lain
seperti dirinya, dunia tak lagi baginya
sebuah tempat yang tak ramah
ditinggali.

Hidup berdampingan dengan orang
lain membangun kepribadian kita,
namun realitanya lebih kaya
daripada sekedar hal ini. Kita
membutuhkan orang lain, dan
mereka membutuhkan kita. Mereka
bukanlah tidak ada gunanya; mereka
adalah “lahan” tempat kita selalu
berada dan dari mana Tuhan
memanggil kita semua untuk
menerima dan menyambut setiap
orang. Karena kita memiliki sejarah,
keluarga, lingkungan, kebudayaan,
masing-masing dari kita adalah
“rumah,” tempat untuk menyambut
dan menciptakan sebuah rumah



kemanapun kita pergi. Karena kita
memiliki sebuah rumah, kita dapat
memandang dunia sebagai sebuah
rumah, sebagai rumah kita sendiri
dan di saat yang sama sebagai
“rumah kita bersama.” [4] Rasa
kasih-sayang pada asal-muasal kita,
perkembangan yang tenang dari
cara hidup kita, menjadikan kita
mampu mencintai dan dicintai,
menyambut dan disambut.

Dengan orang lain dan untuk
orang lain

Salah satu dari pengalaman-
pengalaman kunci dalam kehidupan
kita adalah perhatian yang orang
lain perlihatkan kepada kita.
Seseorang telah merawat kita, telah
membesarkan kita. Setiap dari kita
telah “diterima” oleh orang lain. Tak
ada seorangpun yang tumbuh
dewasa dengan sendirinya. Dan tak
ada seorangpun yang benar-benar
sendiri, meskipun kehidupan



beberapa orang terlihat terbentuk
dengan cara ini. Kehancuran dari
sebuah keluarga dan rasa terabaikan
yang dialami anak-anak karena
hancurnya keluarga tidaklah
membuat prinsip dasar antropologi
ini hanyalah suatu keindahan
namun sebuah ide yang tidak
berguna . Tidak sedikit orang yang
tumbuh dewasa di sebuah
lingkungan yang tidak bersahabat
dan menjadi hancur oleh kurangnya
cinta memiliki sifat yang peka
terhadap kebutuhan akan kasih
sayang dan dapat menjadi “tempat
berlindung” bagi orang lain.
Siapapun yang telah banyak
menderita dapat mencintai lebih
banyak lagi.

“Tak ada kehidupan seorang
manusia pun yang pernah
terkucilkan. Semuanya terikat
dengan kehidupan orang lain. Tak
ada seorang pria atau wanita pun
yang hanya sebait; kita semua



membentuk satu puisi Ilahi yang
Tuhan tulis dengan kerja sama dari
kebebasan kita.” [5] Orang lain
bukanlah semata-mata sebuah obyek
di dekat kita, seperti sebuah batu di
sisi jalan. Mereka milik kita dan kita
milik mereka, sebuah hubungan
yang lebih intim dari apa yang bisa
kita bayangkan. Kita akan
memahami sepenuhnya semuanya
ini di dalam Surga, walaupun di
dunia ini kita dapat melihatnya
sekilas saja dalam perjuangan untuk
hidup dekat dengan Tuhan dan
dengan mereka yang ada di sekitar
kita.

Perasaan saling memiliki satu sama
lain ini memiliki dua implikasi yang
sangat penting: orang lain
bergantung pada aku, dan aku bisa
dan seharusnya bergantung pada
mereka. Mencintai dan membiarkan
diri sendiri untuk dicintai: satu jalan
menuju kedewasaan yang selalu
terbuka untuk kita berjalan melewati



penggabungan dalam kehidupan kita
sendiri dua aspek dari “keberadaan
kita dengan dan untuk orang
lain.” [6]

Masa remaja adalah momen pertama
ketika tantangan ini dengan jelas
dating di hadapan kita. Pada saat itu
para orang tua telah membentuk hati
seorang manusia yang mulai bisa
berjalan sendiri. Meskipun segala
sesuatunya memiliki cara untuk
memperbaiki, semua hal yang
sebelumnya yang telah dilakukan
oleh para orang tua menentukan
dalam ukuran tertentu bagaimana
anak-anak muda memandang dunia
dan apa yang menarik perhatian
mereka.

Remaja cenderung siap untuk
memilih siapa yang akan jadi
panutannya yang berbeda dari orang
tua mereka, saat mereka mulai
merasakan perlunya mempertegas
jati diri mereka sendiri. Pada masa



tersebut perasaan mereka cenderung
sedikit saling bertentangan. Di
samping persepsi ketergantungan
mereka kepada orang tua, mereka
merasakan suatu kehausan untuk
ber-emansipasi, dan oleh karena itu
rasa cinta kepada orang tua mereka
berjalan seiringan dengan suatu
keinginan untuk keluar dari rumah
mereka sendiri. Mereka baru saja
memulai kehidupan mereka di luar,
namun ingin diyakinkan bahwa
situasi mereka aman. Mereka ingin
menjadi berbeda, tetapi juga ingin
menjadi bagian dari suatu kelompok.
ini adalah saat-saat yang sangat sulit
bagi para anak muda dan juga untuk
para orang tua. Tetapi yang
mendasari adanya upaya yang
berlebihan untuk memaksakan
kehendak diri sendiri ini adalah
adanya kebutuhan untuk
memperluas identitas diri sendiri.

Masa kanak-kanak ditandai oleh
kecenderungan untuk merujuk



segalanya pada diri sendiri “Aku”
atau “ego.” Dengan datangnya
kedewasaan secara bertahap, kata
“Aku” mulai meluas dan membuka
diri terhadap orang lain. Seseorang
mulai merasakan bahwa orang lain
juga memiliki kebutuhan, dan
adanya rasa tanggung jawab pribadi
untuk membantu mereka. Orang lain
juga hadir, setiap individu dengan
keprihatinan dan aspirasi mereka
sendiri-sendiri. Satu tanda yang jelas
dari ketidakdewasaan adalah
ketidakmampuan diri untuk
menghadapi tuntutan hidup yang
baru ini. Orang tua yang terlalu
protektif, sebuah pemahaman rasa
kasih sayang yang buruk, semangat
yang berlebihan untuk melindungi
anak-anak mereka dari kesulitan dan
tantangan hidup, dapat berakibat
pada cacat kepribadian. Kemudian,
disaat anak tumbuh dewasa, hal ini
dapat berakibat adanya kelalaian
ayah atau ibu yang hidup hanya
untuk pekerjaan dan minat mereka



sendiri, dan yang gagal untuk
menaruh minat pada pertumbuhan
anak-anak mereka sendiri; seperti
halnya seorang pemilik properti
yang tidak menunjukan minat sama
sekali pada komunitas lingkungan
mereka, dan yang selalu tampak
bertentangan dengan orang-orang di
sekitar mereka; di dalam diri orang-
orang yang tidak bahagia yang
menumpuk banyak keluhan untuk
meyakinkan diri mereka sendiri
bahwa konflik selalu diakibatkan
oleh orang lain.

Anugerah adalah untuk melayani
orang lain

Kita adalah milik orang lain.
Keyakinan ini, dimurnikan dari rasa
perbudakan atau kenaifan, adalah
sebuah tanda jelas dari kedewasaan.
Ini berarti bahwa dalam
pemahaman tertentu waktuku
bukanlah milik aku semata, karena
orang lain membutuhkan aku.



Dengan demikian, istirahat, hiburan,
pengembangan budaya dan
profesional memiliki perspektif yang
lebih luas. Batasan antara apa yang
menjadi milikku dan apa yang
menjadi milik orang lain menjadi
sedikit kurang jelas, tanpa
mengabaikan tanggung jawab diri
kita sendiri atau melanggar
kebebasan orang lain. Demikianlah
bagaimana seorang Kristiani
semestinya memandang dunia. “Jika
Allah telah memberikanmu
beberapa kualitas atau ketrampilan
alami, engkau tidak seharusnya
memanfaatkannya untuk dirimu
sendiri atau menyombongkannya;
engkau seharusnya
menggunakannya dengan murah
hati untuk pelayanan kepada
sesamamu.” [7]

Sifat egoisme memisahkan kita dari
realita. Hal itu membuat kita lupa
bahwa segalanya yang ada dalam
hidup kita adalah anugerah. Apa



yang kamu miliki yang tidak kamu
terima? Apabila engkau telah
menerimanya, mengapa engkau
bermegah seolah-olah itu bukanlah
sebuah anugerah?[8] Apabila semua
yang kita miliki adalah sebuah
anugerah, maka terlebih lagi sesame
kita juga adalah sebuah anugerah.
Namun demikian sering kali kita ini
hidup seolah-olah orang lain tidak
ada, atau kita membuat orang lain
dengan cara yang halus tunduk pada
penilaian atau kepentingan kita
sendiri. Daripada menerima mereka,
kita menyesuaikan mereka sesuai
keinginan kita.

Setiap orang cenderung
menempatkan dirinya sendiri di
sebuah sudut yang sangat nyaman
dan orang lain dapat menjaga diri
mereka sendiri.”[9] Kecondongan
untuk membuat dunia berputar di
sekitar ego kita sendiri adalah
sebuah tanda ketidakdewasaan yang
kita harus berjuang untuk



mengatasinya sedikit demi sedikit,
dengan tenang. Kemuian kita akan
bisa memandang hidup kita bukan
dalam terang kesuksesan diri kita
sendiri, melainkan sebagai sebuah
kontribusi bagi kebahagiaan semua
orang. Dengan demikian kita akan
menemukan, dan menemukan
kembali, bahwa pemenuhan yang
sejati tidak pernah hanya
“pemenuhan diri sendiri.” Kita tidak
hidup lebih baik bilamana kita
melarikan diri, bersembunyi,
menolak untuk berbagi, berhenti
memberi, dan mengunci diri di
dalam kenyamanan pribadi.
Kehidupan semacam itu sama halnya
dengan bunuh diri secara perlahan-
lahan… Aku adalah sebuah ‘misi’ di
dunia ini; itulah alasan kenapa aku
ada di dunia ini. Kita harus
menganggap diri kita sendiri sudah
disegel, bahkan di cap, oleh misi
membawa cahaya, memberkati,
menghidupkan, membangkitkan,



menyembuhkan dan
membebaskan.” [10]

Di dalam kelompok orang manapun,
mereka yang ingin membantu orang
lain selalu menemukan ruang yang
cukup untuk melakukannya.
Kehidupan sehari-hari senantiasa
menghadirkan tantangan yang baru
dan tak terduga. Keluarga dan
masyarakat bisa maju berkat upaya
orang – orang yang bersikap seperti
ini. Orang-orang yang murah hati ini,
yang mungkin dikelilingi oleh sikap
apatis dari mereka yang memilih
untuk tidak mempersulit hidup
mereka, menyadari betapa mereka
berhutang kepada orang lain akan
pertumbuhan tubuh dan spiritual
mereka. Mereka menyadari bahwa
mereka terpanggil untuk
memberikan diri dengan cara yang
sama yang benar-benar bisa
membebaskan seseorang: para ayah
dan ibu yang membesarkan
keluarga, anak-anak yang membantu



orang tua mereka,para siswa yang
membantu sesama siswa lainnya,
pekerja yang menghadapi masalah
dimana tak ada seorang punyang
ingin menanganinya. “Bilamana
engkau telah menyelesaikan
pekerjaanmu, kerjakanlah pekerjaan
saudaramu, bantulah dia, demi
Kristus, dengan penuh bijaksana dan
secara wajar sehingga tak
seorangpun - bahkan dia yang
engkau bantu - akan menyadari
bahwa engkau melakukannya lebih
daripada yang seharusnya engkau
lakukan. Inilah memang suatu
kebajikan yang pantas dari seorang
anak Tuhan.” [11]

Kemurahan-hati seperti ini jelas
bukan berarti “perbudakan” dari
mereka yang melakukan berbagai
macam tugas, tanpa membantu
orang lain untuk menuntut diri
mereka sendiri, dan juga dari sikap
kenaifan mereka yang membiarkan
niat baik mereka disalah-gunakan.



Melayani tidaklah selalu berarti
melakukan sesuatu. Di atas
segalanya, melayani berarti
membantu orang lain untuk
bertumbuh, dan juga memiliki
dampak akan terciptanya ruang bagi
tanggung jawab pribadi masing-
masing.

Menjadi dekat dengan orang lain

Dunia sekarang ini cenderung
mencari solusi teknis untuk hampir
setiap permasalahan, dan sering kali
mengabaikan kehangatan
manusiawi yang dihadirkan oleh
sikap saling menolong. Namun
demikian, ketika dihadapkan pada
situasi-situasi yang menggoyahkan
rasa aman kita, misalkan bencana
alam atau kecelakaan besar, sikap
solidaritas tiba-tiba muncul, rasa
kebersamaan sering tersembunyi di
balik tuntutan hidup sehari-hari.
Sekali lagi hal-hal yang menyatukan
orang muncul ke permukaan,



seolah–olah terbangun dari
keterpesonaanya, Orang-orang
berfokus kembali pada apa yang
penting. Hal yang sama juga terjadi
pada skala yang lebih kecil dalam
musibah pribadi seperti
meninggalnya atau sakitnya
seseorang yang kita cintai; atau
dalam interaksi kesehariani yang
karena berbagai alasan tiba-tiba
mempengaruhi kita secara lebih
dalam, misalkan ketika seseorang
membuat kita sadar, meski dengan
cara yang halus, akan “kepahitan
dari sikap ketidakpedulian,” [12]
sikap dingin yang membekukan jiwa.
Atau sebaliknya, pada saat kita
merasakan hangatnya minat yang
tulus pada diri kita sendiri… Lalu
jiwa terbangunkan pada apa yang
benar-benar penting, yaitu perlunya
menyambut orang lain.

Aku adalah seorang asing dan engkau
menyambutku.[13] Kita semua dalam
beberapa hal adalah orang asing dan



peziarah, dan kita berharap orang
lain akan menyambut kita: bahwa
mereka akan membuat kita merasa
nyaman, bahwa mereka akan
mendengarkan kita, bahwa mereka
akan menatap kita. Kedewasaaan
berarti memiliki sikap sensitif ini
terhadap orang lain, dan terkadang
mengharuskan kita untuk
mengabaikan kekurangan sensitif-an
orang lain terhadap yang lainnya,
meskipun hal ini membuat kita
menderita. Sering kali hal ini bisa
menjadi cara yang tepat untuk
menasehati orang yang melakukan
kesalahan seperti ini, dan membantu
mereka untuk melihat kurangnya
sikap bijaksana mereka. Di saat yang
lain, strategi yang paling tepat
adalah “menularkan” melalui
teladan kita sendiri; teladan yang
baik cepat atau lambat akan
membangunkan rasa sensitif bahkan
dari orang yang paling kasar pun.



Rasa sensitive semacam ini juga
membawa orang untuk melakukan
inisiatif-inisiatif yang berdampak
pada lingkungan terdekat. Sebagai
contoh, “menunjukkan kepedulian
pada tempat umum (sebuah
bangunan, sebuah air mancur,
monumen yang terabaikan, sebuah
pemandangan, sebuah alun-alun),
dan berusaha untuk melindunginya,
mengembalikan fungsinya,
memperbaikinya atau
memperindahnya sebagai sesuatu
yang menjadi milik setiap orang. Di
sekitar aksi-aksi komunitas ini,
hubungan berkembang atau
dipulihkan dan sebuah tatanan sosial
yang baru muncul. Dengan
demikian, sebuah komunitas
membebaskan diri dari
ketidakpedulian yang disebabkan
oleh konsumerisme……Dengan cara
ini, dunia dan kualitas hidup orang
yang paling miskin, dirawat dengan
rasa solidaritas yang sekaligus
menyadarkan kita bahwa kita hidup



dalam sebuah rumah bersama yang
Tuhan percayakan kepada kita.” [14]

Kedewasaan kedekatan dengan
orang lain ini tidaklah sama dengan
unsur-unsur hubungan yang
ditemukan pada orang yang cerewet
atau ekstovert, Di atas segalanya, hal
ini menyangkut kesadaran
bagaimana untuk selalu hadir bagi
orang lain, untuk mengamati,
mendengarkan, menyambut, belajar
dari semua orang. Khususnya
sekarang ini, ketika teknologi
komunikasi memungkinkan kita
berhubungan dengan banyak orang,
menemukan kembali arti dari 
kehadiran pribadi yang tulus dengan
orang lain menjadi semakin penting.
Sebuah telpon genggam
memungkinkan kita untuk
menghubungi seseorang dengan
cepat, tetapi tidak membawa kita
lebih dekat kepada mereka.



Di dunia maya, kita dapat
memutuskan siapa “tetangga” dan
“teman-teman” kita. Dan secara
paradoksal hal ini dapat membuat
kita kehilangan pandangan terhadap
kehidupan orang banyak yang
berada bersama kita. Meskipun
sudah menjadi cara pandang umum
saat ini, hal ini masih sesuatu yang
tak wajar bila melihat sekelompok
orang berkumpul bersama-sama,
namun bukannya berbicara satu
dengan yang lainnya, melainkan
sibuk “membalas” pesan-pesan
teksnya masing-masing. Dengan
demikian, komunikasi virtual sudah
mengambil-alih komunikasi nyata.
Hampir tanpa kita sadari, hidup kita
menjadi terfokus pada apakah
seseorang masih mengingat kita,
daripada menyadari bahwa orang
yang bersama aku ini membutuhkan
aku! Dan hal terbaik yang aku bisa
berikan kepada orang tersebut
adalah kedekatanku dengan mereka.



Memilih untuk selalu hadir bagi
orang lain, dimana kita membuka
diri untuk berinteraksi langsung
dengan orang lain, pada realitas
tanpa filter, memperkuat jiwa
kemanusiaan kita. Hal ini
menyadarkan kita sekali lagi pada
apa yang benar-benar penting.
Memikirkan orang lain, mendoakan
mereka, menuntun diri kita untuk
hidup bagi mereka. “Ini adalah satu-
satunya cara untuk menjalani
kehidupan Yesus Kristus dan
menjadi satu dan sama dengan-
Nya.” [15]

[1] Cf. Gen 1:10,12,18,21,25. Verse 31
adds, “And God saw everything that
he had made, and behold, it was very
good.”

[2] Pope Francis, Audience, 22 April
2015. Cf. Gen 2:18.



[3] Cf. Gen 2:23.

[4] Pope Francis, Laudato Si’, no. 13.

[5] Saint Josemaria, Christ is Passing
by, no. 111.

[6] Pope Francis, Evangelii gaudium,
no. 271.

[7] Saint Josemaria, Furrow, 422.

[8] 1 Cor 4:7.

[9] Saint Josemaria, notes from a
family gathering, 21 October 1973.

[10] Pope Francis, Evangelii gaudium,
nos. 272-273.

[11] Saint Josemaria, The Way, 440.

[12] Saint Josemaria, Letter 11 March
1940, no. 7.

[13] Mt 25:35.

[14] Pope Francis, Laudato si’, no.
232.



[15] Saint Josemaria, The Way of the
Cross, 14th Station.

pdf | dokumen dibuat secara otomatis
dari https://opusdei.org/id-id/article/

orang-lain-dan-saya-bait-bait-dari-puisi-
yang-sama/ (21-01-2026)

https://opusdei.org/id-id/article/orang-lain-dan-saya-bait-bait-dari-puisi-yang-sama/
https://opusdei.org/id-id/article/orang-lain-dan-saya-bait-bait-dari-puisi-yang-sama/
https://opusdei.org/id-id/article/orang-lain-dan-saya-bait-bait-dari-puisi-yang-sama/

	​Orang Lain dan Saya: Bait-Bait dari Puisi yang sama

