
opusdei.org

Tuhan yang
Membiarkan Semua
Terjadi? Misteri
Kejahatan dan
Penderitaan

Mengapa Tuhan mengizinkan
kejahatan? Apa artinya
menderita? Meskipun ini
adalah misteri yang tidak akan
pernah kita pahami
sepenuhnya, cahaya iman
memungkinkan kita untuk
menangkap setidaknya
sebagian dari artinya.



20-08-2020

Salah satu alasan yang paling sering
menyebabkan orang meninggalkan
iman adalah keberadaan kejahatan
di dunia, terutama dalam bentuknya
yang paling akut dan sulit dipahami.
Ketika hal-hal terjadi yang tampak
jelas tidak adil dan tidak berarti;
Ketika kita menghadapi situasi tragis
di mana kita merasa tidak berdaya,
pertanyaan yang kemudian muncul
dengan sendirinya adalah:
bagaimana Tuhan mengizinkan hal
ini? Mengapa Tuhan yang baik dan
maha kuasa membiarkan kejahatan
seperti itu terjadi? Mengapa orang-
orang rendah hati yang sudah
terbebani oleh kehidupan terpaksa
menghadapi tragedi yang tidak
terduga seperti bencana alam?
Mengapa Tuhan tidak campur
tangan? Kita membahas pertanyaan-
pertanyaan ini bukan untuk opini



publik atau orang-orang di sekitar
kita, tetapi kepada Tuhan sendiri,
karena kita mengakui Dia sebagai
Pencipta dan Tuhan dunia. [1]

Sampai batas tertentu, pertanyaan-
pertanyaan ini berada di luar batas-
batas Wahyu dan masuk ke dalam
misteri Tuhan sendiri, karena pada
akhirnya tidak ada satu pun dalam
ciptaan yang berada di luar
kebijaksanaan dan kehendak Tuhan.
Sama seperti kita tidak dapat
sepenuhnya memahami kebaikan
Tuhan yang tak terbatas, kita juga
tidak dapat memahami rencana-Nya
sepenuhnya. Karenanya, ketika kita
menghadapi kejahatan dan
penderitaan, sikap terbaik adalah
mempercayai penyerahan diri
kepada Tuhan, yang selalu "tahu
yang terbaik" dan dapat "memberi
apa yang terbaik."

Namun wajar jika kita harus
mencoba menjelaskan misteri



kejahatan yang tidak jelas, sehingga
iman kita tidak padam oleh
kenyataan pahit yang kita hadapi
dalam hidup, tetapi terus menjadi 
terang bagi jalanku (Mazmur 119:
105 ).

Kejahatan berasal dari kebebasan
yang diciptakan

Tuhan tidak menciptakan dunia
tertutup yang hanya Dia sendiri yang
dapat mengubah, Dia juga tidak
menciptakan dunia yang sempurna.
Sebaliknya Dia menciptakan dunia
yang terbuka untuk banyak
kemungkinan dan menjadi lebih
sempurna dari waktu ke waktu. Dan
Dia menciptakan pria dan wanita
untuk menghuninya dan
mewujudkannya melalui inisiatif
pribadi mereka. Dia telah
menciptakan kita cerdas dan bebas,
dan memberi kita sarana untuk
mengembangkan bakat kita. Dalam
mewujudkan keberadaan kita,



Tuhan “menguji kita”,
mempercayakan kita tugas untuk
melakukan semua kebaikan yang
kita bisa. Dan ini seringkali
merupakan tugas yang berat. 
Pakailah ini untuk berdagang sampai
Aku datang kembali (Lukas 19:13),
Yesus berkata dalam perumpamaan
yang kita kenal baik, menjelaskan
bahwa bakat kita tidak dimaksudkan
untuk dikubur atau disembunyikan.
Kita masing-masing dipanggil untuk
menghasilkan buah dengan
mengembangkan bakat yang telah
kita terima. Tetapi cukup sering kita
tidak melakukannya, atau bahkan
melakukan yang sebaliknya: kita
dengan bebas memilih untuk
melakukan apa yang salah, dan
seringkali bersalah atas apa yang
jahat.

Umat manusia telah melakukannya
sejak awal, sejak keputusan orang
tua pertama kita, yang menjadi
sumber utama dari semua kejahatan



lainnya. Segala sesuatu yang jahat di
dunia berasal dari penggunaan
kebebasan yang salah arah, dari
kemampuan kita untuk
menghancurkan pekerjaan Tuhan di
dalam diri kita sendiri, di orang lain
dan di alam. Dengan melakukan itu
kita menghilangkan diri kita dari
Tuhan dan hati kita menjadi keruh.
Kita bahkan bisa mengubah hidup
kita sendiri atau orang lain menjadi
"neraka" yang hidup. Dosa adalah
kejahatan sejati yang harus kita
takuti. Semua kejahatan lain di
dunia, dengan satu atau lain cara,
berasal dari sana.

Penderitaan sebagai cobaan atau
pemurnian

Tetapi apakah kejahatan selalu
merupakan akibat langsung dari
kesalahan manusia? Pertama, kita
perlu mengklarifikasi pengertian
kejahatan. Sejatinya, kejahatan
hanyalah “sisi kebalikan” dari



kebaikan, sisi yang ditunjukkan
dunia ketika kebaikan tidak ada.
Ketika kebaikan yang seharusnya
ada itu kurang, kejahatan muncul.
Kejahatan sebenarnya adalah
privasi, dan tidak memiliki entitas
positif. “Kejahatan bukanlah sesuatu
dengan sifatnya sendiri,
keberadaannya sendiri, tetapi hanya
negasi. Dan ketika saya mengambil
langkah ke dalam kejahatan, saya
meninggalkan alam perkembangan
positif menjadi pendukung status
parasit, korosi keberadaan dan
negasi keberadaan. ”[2] Kita
menderita ketika kita mengalami
ketidakhadiran apapun. dari yang
baik. Tentu saja, perbuatan bersalah
apa pun (baik perbuatan kita atau
orang lain) selalu menyebabkan
kerugian. Namun demikian, setiap
kali kita menderita kerugian itu
belum tentu karena kita sendiri yang
bersalah.



Dalam Kitab Suci, Kitab Ayub
membahas masalah ini secara
mendalam. Teman-teman Ayub ingin
meyakinkan dia bahwa kemalangan
yang Tuhan kirimkan kepadanya
adalah akibat dari dosa-dosanya,
ketidakadilan yang dilakukannya.
Meskipun sering kali hal ini terjadi,
karena kesalahan pantas mendapat
hukuman (baik pada tingkat
manusia dan ilahi), kasus Ayub
menunjukkan kepada kita bahwa
yang adil dan tidak bersalah juga
menderita. Merujuk pada kitab suci
ini, Paus Santo Yohanes Paulus II
menulis: Meskipun benar bahwa
penderitaan memiliki makna sebagai
hukuman, namun jika dikaitkan
dengan kesalahan, tidaklah benar
bahwa semua penderitaan adalah
akibat dari suatu kesalahan dan
bersifat alamiah sebagai hukuman.
[3] Penderitaan Ayub melambangkan
cobaan untuk menguji imannya,
yang membuatnya sangat dikuatkan.
Kadang-kadang Tuhan menguji kita,



tetapi Dia selalu memberi kita
rahmat-Nya untuk menang dan
menemukan cara untuk bertumbuh
dalam cinta, yang merupakan makna
tertinggi dari kebaikan.

Di lain waktu, penderitaan memiliki
makna sebagai pemurnian. Seperti
yang terjadi dengan bangsa Israel
pada zaman Musa, ketika bangsa itu
tidak setia dan mudah berubah hati.
Tuhan memurnikan mereka melalui
perjalanan gurun yang panjang yang
berlangsung selama bertahun-tahun,
membimbing dan mengajar mereka
sampai mereka siap memasuki
Tanah Perjanjian dan mengakui
kesetiaan Tuhan pada firman-Nya.
Melalui Penyelenggaraan Ilahi,
penderitaan sering kali memperoleh
nilai pemurnian seperti ini. Banyak
orang yang terjebak dalam
kesibukan hidup dapat gagal
menghadapi semua pertanyaan
penting dalam hidup sampai
penyakit, kemunduran keuangan



atau keluarga, membawa mereka ke
pencarian jiwa yang lebih dalam.
Dan ini sering kali dapat mengarah
pada perubahan, pertobatan, disertai
dengan keterbukaan terhadap
kebutuhan orang lain. Kemudian
penderitaan juga menjadi bagian
dari "pedagogi" Tuhan. Dia tidak
ingin kita tersesat dalam perjalanan,
membuang-buang waktu kita untuk
mengejar kesenangan fana dan
tujuan duniawi. Meskipun
kehidupan setiap orang mencakup
sejumlah kejahatan, jika kita percaya
pada Tuhan, Penyelenggaraan ilahi-
Nya dapat mengubah kejahatan ini
menjadi sarana untuk mencapai
kebaikan sejati kita.

Penderitaan tertulis di alam

Ini juga menjelaskan arti dari apa
yang kita sebut sebagai "penderitaan
alamiah" - penderitaan yang
tampaknya "tertulis" di dunia sekitar
kita. Misalnya, kelelahan yang



menyertai pertumbuhan kita saat
kita berusaha untuk mengenal dunia
lebih baik dan membuat kemajuan;
perjalanan dari semua makhluk,
yang menua dan mati; kurangnya
harmoni di alam, terlihat pada
gempa bumi dan tsunami yang
menghancurkan tatanan penciptaan.
Ini adalah penderitaan yang tidak
dapat kita hindari atau kendalikan;
mereka, seolah-olah, tertulis di alam.

Kadang-kadang kejahatan ini
diperlukan untuk hal-hal baik yang
akan datang. Santo Thomas Aquinas
memberikan contoh seekor singa
yang untuk mendapatkan makanan
mengejar rusa atau hewan lain. [4]
Namun, seringkali kebaikan yang
diakibatkan bencana alam
tersembunyi dari kita. Tidak mudah
untuk memahami mengapa Tuhan
mengizinkan bencana, atau mengapa
Dia menciptakan alam semesta di
mana kehancuran diberikan
kekuasaan bebas, dan yang



terkadang tampaknya tidak diatur
oleh Kebaikan dan Cinta.

Satu penjelasan yang mungkin
adalah bahwa, dalam rencana
penciptaan Tuhan, kehancuran yang
terlibat dalam kejahatan dan
bencana alam berhubungan dengan
keinginan bebas kita dan kapasitas
kita untuk menolak Tuhan, jika
hanya sebagai gambaran dari
kerusakan yang diakibatkan ketika
kita memisahkan diri dari-Nya.

Dunia material tempat kita hidup
dan yang begitu sering
menggerakkan kita karena
keindahannya, juga bisa menjadi
tempat yang menakutkan dan
merusak, seperti hati kita, yang
dibuat untuk mencintai Tuhan dan
memiliki surga di dalamnya, bisa
menjadi tempat yang menyedihkan
dan gelap - jika kita berhenti
bergumul dan memberikan kuasa
bebas pada benih yang ditaburkan



iblis. Jadi ketika kita merenungkan
sifat yang memberontak dan
menyebabkan kehancuran yang
meluas dan tanpa pandang bulu,
tanpa memperhatikan keadilan, kita
dapat melihat gambar dunia yang
menolak untuk membiarkan Tuhan
memerintah dan hati yang menolak
cinta dan keadilan Tuhan. Ikatan
intim antara dunia ciptaan dan
manusia, yang ditempatkan di
atasnya untuk merawatnya (lihat
Kejadian 2:15), juga dapat dilihat
tercermin dalam kekacauan ini.

Bersama umat manusia, segala
makhluk sama-sama mengeluh dan
sama-sama merasa sakit bersalin
(Roma 8:22), karena ciptaan juga ikut
serta dalam rencana penciptaan dan
penebusan Allah. Ciptaan juga 
dimerdekakan dari perbudakan
kebinasaan dan masuk ke dalam
kemerdekaan kemuliaan anak-anak
Allah (Roma 8:21).



Penderitaan penebusan

Tentu saja, arti kejahatan diterangi
sepenuhnya hanya oleh Salib Kristus.
Dan bersama dengan Salib,
Kebangkitan. Salib Kristus
menunjukkan kepada kita bahwa
penderitaan bisa menjadi tanda dan
bukti cinta. Apalagi itu bisa menjadi
jalan untuk menghancurkan dosa.
Karena di kayu Salib Yesus, kasih
Tuhan menghapus dosa dunia. Dosa
tidak memiliki perlawanan terhadap
cinta yang merendahkan dirinya
sendiri dan merendahkan dirinya
demi kebaikan orang berdosa.
Seperti yang dikatakan seorang
tokoh dalam novel Dostoevsky:
“kerendahan hati yang penuh kasih
adalah kekuatan yang luar biasa,
yang terkuat dari semuanya; tidak
ada yang seperti itu. ”[5]

Di kayu Salib, penderitaan Yesus
adalah penebusan karena kasih-Nya
kepada Bapa dan umat manusia



tidak mundur sebelum penolakan
dan ketidakadilan manusia. Dengan
penyerahan diri sepenuhnya, Dia
memberikan hidupnya untuk orang-
orang berdosa. Dengan demikian
Salib-Nya menjadi sumber
kehidupan bagi mereka.

Penderitaan kita juga bisa menjadi
penebusan, ketika itu berasal dari
cinta dan diubah oleh cinta.
Kemudian mereka adalah bagian
dari Salib Kristus. Seperti yang
diajarkan Santo Josemaria,
penderitaan adalah sumber
kehidupan: kehidupan batin dan
rahmat untuk diri sendiri dan orang
lain. [6] Bukan penderitaan itu
sendiri yang menebus, tetapi cinta
yang menebusnya.

Sudah pada tingkat manusiawi, cinta
memiliki kapasitas untuk mengubah
hidup: seorang ibu yang sepenuhnya
berusaha untuk kebahagiaan anak-
anaknya; seorang saudara yang



mengorbankan dirinya untuk
saudara laki-lakinya yang
membutuhkan; seorang prajurit yang
mempertaruhkan nyawanya untuk
mereka yang ada di peletonnya.
Ketika cinta seperti itu dimotivasi
dan dilandasi oleh iman, maka selain
menjadi sesuatu yang indah, juga
ilahi. Itu terlaksana di Salib dan
merupakan saluran kasih karunia
yang Kristus menangkan bagi kita. Di
sana kejahatan diubah menjadi
kebaikan melalui tindakan Roh
Kudus, Karunia yang berasal dari
Salib Yesus.

Kartu truf

Selain semua yang telah
disampaikan hingga kini dalam
mencoba untuk menjelaskan, sejauh
mungkin, arti kejahatan, kita dapat
menambahkan di sini pertimbangan
yang menentukan. Meskipun
kejahatan adalah realitas nyata
dalam kehidupan kita di bumi ini,



Tuhan memegang "kartu truf"; Ini
adalah langkah terakhir dalam
semua yang mengacu pada
kehidupan setiap orang. Kasih-Nya
yang maha kuasa itulah harapan
sejati dunia – Cinta yang juga
terwujud dalam Kebangkitan Kristus.

Tidak peduli seberapa besar dan
sulitnya tragedi kehidupan yang
mungkin terjadi, kekuatan kreatif
dan re-kreatif Tuhan jauh lebih
besar. Hidup adalah waktu ujian;
setelah selesai, apa yang definitif
dimulai. Dunia ini bersifat
sementara. Ini seperti berlatih untuk
konser. Mungkin seseorang lupa
instrumennya, yang lain tidak
mempelajari bagiannya dan yang
ketiga tidak selaras. Tapi itulah
mengapa dibutuhkan latihan. Ini
adalah waktu untuk penyesuaian,
untuk penyelarasan instrumen,
untuk belajar mengikuti konduktor.
Kemudian akhirnya tibalah hari
besar ketika semua akhirnya siap.



Konser berlangsung di aula yang
megah di tengah ketegangan
kegembiraan dan emosi.

Kehidupan Kristus menunjukkan
kepada kita tidak hanya kasih Tuhan
tetapi juga kuasa-Nya: kuasa-Nya
untuk membayar kita kembali
berlipat ganda atas ketidakadilan
yang diterima, karena ketika
tampaknya Tuhan tidak hadir,
karena ketika Dia membiarkan
kejahatan menang dan penderitaan
melampaui apa yang dapat kita lihat
maknanya. Yesus juga mengalami
pengabaian ini (lihat Markus 15:34).
Tetapi penderitaan karena cinta-Nya
di kayu Salib diikuti oleh kemuliaan
kekal. Kitab Wahyu, kitab terakhir
dalam Kitab Suci, berbicara tentang
Tuhan yang akan menghapus segala
air mata (Wahyu 21: 4). Karena Dia
akan membuat segala sesuatu
menjadi baru (lihat Wahyu 21: 5),
dengan kebahagiaan yang melimpah.



Bagaimana kita dapat membantu
mereka yang menderita?

Seringkali kita merasa tidak berdaya
ketika dihadapkan dengan
penderitaan orang lain dan hanya
dapat mencoba melakukan apa yang
dilakukan oleh orang Samaria yang
baik hati (lihat Luk 10: 25-37). Kita
bisa menawarkan kasih sayang kita,
mendengarkan dengan penuh
simpati, menemani; artinya, kita
dapat menolak untuk “lewat di sisi
lain” tanpa menunjukkan
kepedulian. Beberapa lukisan
terkenal menampilkan orang
Samaria yang baik hati dan pria yang
diserang dengan wajah yang sama.
Kita dapat melihat di sini Kristus,
yang menyembuhkan dan juga
disembuhkan. Masing-masing dari
kita adalah atau dapat menjadi orang
Samaria yang baik hati yang
menyembuhkan luka orang lain;
pada saat itu kita adalah Kristus
untuk orang lain. Tapi terkadang kita



juga perlu disembuhkan karena ada
sesuatu yang melukai kita: kita
memasang muka masam, menjawab
seseorang dengan tiba-tiba,
ditinggalkan oleh seorang teman…
Dan kita perlu disembuhkan oleh
seorang Samaria yang baik, yang
mungkin adalah Kristus sendiri
ketika kita mencari Dia dalam doa,
atau seseorang di samping kita yang
menjadi Kristus ketika orang itu
mendengarkan kita. Dan kita bisa
menjadi Kristus bagi orang lain,
karena kita masing-masing
diciptakan menurut gambar dan
rupa Allah.

Penderitaan selalu menjadi misteri,
tetapi sebuah misteri yang melalui
tindakan penyelamatan Tuhan
membuka kita untuk kebutuhan
orang lain: “Di mana-mana ada anak-
anak terlantar, entah karena mereka
ditelantarkan saat lahir atau karena
kehidupan meninggalkan mereka…
keluarga mereka, orang tua mereka,



sehingga mereka tidak menerima
kasih sayang dari keluarga mereka.
Bagaimana mereka bisa lepas dari
pengalaman negatif ditinggalkan,
jauh dari cinta? Hanya ada satu
solusi untuk pengalaman-
pengalaman ini: berikan apa yang
tidak Anda terima. Jika Anda tidak
menerima pengertian, bersikaplah
pengertian dengan orang lain. Jika
Anda tidak menerima cinta, cintai
orang lain. Jika Anda merasakan
sakitnya kesendirian, dekati orang-
orang yang sendirian. Daging dan
darah disembuhkan oleh daging dan
darah, dan Tuhan menjadi daging
untuk menyembuhkan kita. Mari
kita melakukan hal yang sama untuk
orang lain. ”[7]

Banyak orang merasakan belaian
Tuhan justru pada saat-saat tersulit
mereka. Para penderita kusta
menerima belaian dari Santa Teresa
dari Kalkuta; orang-orang yang
menderita tuberkulosis dihibur



secara material dan spiritual oleh
Santo Josemaria; mereka yang akan
meninggal diperlakukan dengan
cinta dan hormat oleh Santo
Camillus dari Lellis. Contoh-contoh
seperti itu juga memberi tahu kita
sesuatu tentang misteri penderitaan
dalam keberadaan manusia. Ini
adalah kesempatan bagi cinta untuk
berkembang dengan kuat jika
rahmat Tuhan dirangkul, yang
memulihkan martabat bahkan ke
situasi yang paling ekstrim
sekalipun.

Antonio Ducay

[1] Bdk. John Paul II, Surat Apostolik
Salvifici Doloris (On the Christian
Meaning of Suffering), no. 9.



[2] Bdk. Jospeh Ratzinger, God and
the World, Believing and Living in
Our Era, Barcelona, 2005, p. 128.

[3] John Paul II, Apostolic Letter
Salvifici Doloris, no. 11.

[4] Bdk. S. Th., I, q 19 a. 9 c.

[5] The Brothers Karamazov.

[6] Bdk. Saint Josemaria, The Way of
the Cross, Station XII.

[7] Pope Francis, Address at Kerasani
Stadium, Nairobi, 27 November 2015.

pdf | dokumen dibuat secara otomatis
dari https://opusdei.org/id-id/article/
misteri-kejahatan-dan-penderitaan/

(07-02-2026)

https://opusdei.org/id-id/article/misteri-kejahatan-dan-penderitaan/
https://opusdei.org/id-id/article/misteri-kejahatan-dan-penderitaan/

	Tuhan yang Membiarkan Semua Terjadi? Misteri Kejahatan dan Penderitaan

