
opusdei.org

Mengenal Dia dan
Mengenal Dirimu
Sendiri (IV): Belajar
Cara Mendengarkan

Beata Guadalupe menulis
tentang kehidupan doanya:
"Pergilah lebih dalam dalam
keheningan itu untuk sampai di
mana hanya Tuhan saja: di
mana bahkan para malaikat
tidak bisa masuk tanpa izin
kami." Sebuah artikel baru
dalam seri tentang doa.

25-07-2021



Tuhan memilih Musa untuk misi
penting: untuk membimbing umat-
Nya dalam tahap baru sejarah
keselamatan. Dengan kerjasamanya,
Israel dibebaskan dari perbudakan
di Mesir dan dibawa menuju Tanah
Perjanjian. Melalui mediasinya,
orang-orang Yahudi menerima loh
Hukum dan pedoman untuk
menyembah Tuhan. Bagaimana
Musa mencapai titik ini? Bagaimana
dia bisa mencapai keselarasan yang
erat dengan Tuhan yang, seiring
waktu, akan membuat hidupnya
begitu bermanfaat bagi begitu
banyak orang: untuk seluruh orang
Yahudi dan untuk kita semua yang
akan datang setelahnya?

Meskipun Musa dipilih oleh Tuhan
sejak lahir, seperti yang ditunjukkan
oleh pelariannya dari penganiayaan
Firaun, sangat mengejutkan bahwa
dia bertemu dengan Tuhan hanya
setelah bertahun-tahun. Di masa
mudanya dia tampak seperti orang



biasa, meskipun dengan perhatian
yang besar terhadap sesama orang
Yahudi (lih. Kel 2:15). Mungkin yang
paling tepat menjelaskan
perubahannya adalah kesiapannya
untuk mendengarkan Tuhan. [1] Kita
juga, untuk mencapai panggilan kita,
perlu diubah melalui kemampuan
kita untuk mendengarkan. Tentunya,
tidak mudah untuk mencapai
kedekatan dengan Tuhan seperti
yang dijelaskan kitab Keluaran bagi
kita: Tuhan berbicara kepada Musa
dengan berhadapan muka seperti
seorang berbicara kepada temannya
(Kel 33:11). Proses ini biasanya
memakan waktu bertahun-tahun –
seluruh hidup kita – dan seringkali
kita perlu mulai lagi untuk belajar
bagaimana berdoa, seolah-olah kita
baru saja memulai dialog kita
dengan Tuhan.

"Musa, Musa!"



Menemukan kebutuhan kita akan
doa berarti menyadari bahwa Dia
“lebih dulu mengasihi kita” (1 Yoh
4:19), dan juga bahwa Dia lebih dulu
berbicara kepada kita. “Maka Allah
menciptakan manusia itu menurut
gambar-Nya, menurut gambar Allah
diciptakan-Nya dia; laki-laki dan
perempuan diciptakan-Nya mereka.
Allah memberkati mereka, lalu Allah
berfirman kepada mereka…” (Kej 1:
27-28). [2] Tuhan, yang mengambil
inisiatif dalam menciptakan kita
karena kasih dan memilih kita untuk
misi tertentu, juga mengambil
langkah pertama dalam kehidupan
doa kita. Dalam dialog kita dengan
Tuhan, Dialah yang mengucapkan
kata pertama.

“Kata pertama” ini sudah dapat
ditemukan dalam kerinduan akan
Tuhan yang Dia sendiri taburkan di
dalam hati kita dan yang
dibangunkan oleh banyak
pengalaman berbeda. Penampakan



Tuhan yang pertama kepada Musa
terjadi di Horeb, juga disebut
"gunung Allah". Di sana malaikat
Tuhan menampakkan diri
kepadanya dalam nyala api dari
tengah-tengah semak; dan dia
melihat, dan lihat, semak itu
terbakar, namun belum habis
dilalap. Dan Musa berkata, “Baiklah
aku menyimpang ke sana untuk
memeriksa penglihatan yang hebat
itu. Mengapakah tidak terbakar
semak duri itu?” (Kel 3: 2-3). Lebih
dari sekadar ingin tahu tentang
peristiwa luar biasa ini, Musa
merasakan bahwa sesuatu yang
transendental, lebih tinggi dari
dirinya, sedang terjadi.

Dalam hidup kita juga kita bisa
kagum dengan peristiwa yang
membuka dimensi realitas yang
lebih dalam bagi kita. Ini sering kali
merupakan penemuan yang sangat
pribadi tentang sesuatu yang
mungkin gagal kita hargai. Kita



merasakan kehadiran Tuhan dalam
menyadari salah satu karunia-Nya,
atau dalam melihat bagaimana
kemunduran dan kesulitan telah
membantu kita menjadi dewasa dan
mempersiapkan kita untuk
menghadapi keadaan atau tugas
yang menantang. Ini juga bisa
menjadi penemuan yang kita buat di
dunia sekitar kita: dalam keluarga
kita, pada teman kita, atau dalam
keindahan alam… Dalam satu atau
lain cara kita menemukan
kebutuhan untuk berdoa, mengucap
syukur, meminta bantuan… dan kita
berpaling kepada Tuhan. Ini langkah
pertama.

Ketika Tuhan melihat bahwa dia
belok untuk melihat, Tuhan
memanggilnya dari semak-semak,
“Musa, Musa!” Dan dia berkata, “Ya,
Allah” (Kel 3: 4). Dialog dimulai
ketika kita melihat Tuhan,
menyadari bahwa Dia sudah melihat
kita. Dan perkataan kita, jika



diperlukan, muncul setelah kita
pertama kali mendengarkan Dia. Jika
kita mencoba sendiri, kita tidak akan
pernah bisa berdoa. Sebaliknya, kita
perlu mengalihkan pandangan kita
kepada Tuhan kita dan mengingat
janji-Nya yang menghibur: Aku
menyertai kamu senantiasa sampai
kepada akhir zaman (Mat 28:20).

Karenanya, kepercayaan kepada
Tuhan sangat penting untuk doa
yang tulus. Seringkali cara terbaik
untuk mulai berdoa adalah meminta
Tuhan untuk mengajar kita. Inilah
yang para rasul lakukan dan itu
adalah jalan yang dianjurkanSaint
Josemariauntuk kita ikuti: “Jika Anda
pikir Anda belum cukup siap untuk
berdoa, pergilah kepada Yesus
seperti yang dilakukan murid-
muridnya dan katakan kepada-Nya,
‘Tuhan, ajari kami caranya
berdoa’ (Luk 11: 1). Anda akan
menemukan bagaimana Roh Kudus
datang untuk membantu kelemahan



kita; ketika kita tidak tahu doa apa
yang harus diucapkan, untuk berdoa
sebagaimana mestinya, Roh sendiri
menjadi perantara bagi kita, dengan
keluhan yang melampaui semua
ucapan (Roma 8:26), yang tidak
mungkin untuk dijelaskan, karena
tidak ada kata-kata yang cukup
untuk mengungkapkannya
kedalamannya. ”[3]

“Lepaskan sepatu dari kakimu”

Di akhir beberapa hari retreat
spiritual, Beata Guadalupe Ortiz de
Landázuri menulis kepada Santo
Josemaria: “Saya telah memberi tahu
Anda dalam surat-surat lain tentang
bagaimana saya mendekat kepada
Tuhan di dalam hati saya, tentang
doa saya. Ketika saya berusaha
sedikit, Tuhan kita membuatnya
mudah bagi saya dan saya
menyerahkan diri sepenuhnya.” [4]
Inisiatif untuk berdoa, dan doa itu
sendiri, adalah anugerah dari Tuhan.



Tapi kita juga bisa bertanya pada diri
sendiri: apa peran kita di sini? Dialog
dengan Tuhan kita adalah anugerah,
dan karenanya tidak hanya pasif,
karena untuk menerimanya kita
perlu ingin menerimanya.

Selain sangat ingin menerima
rahmat ini, apa lagi yang dapat kita
lakukan untuk mencapai kehidupan
doa yang intens? Titik awal yang
baik adalah menyadari siapa yang
kita tuju, dan menanggapinya
dengan sikap hormat dan adorasi.
Dalam dialog di Gunung Horeb,
Tuhan berkata kepada Musa:
“Janganlah datang dekat-dekat:
tanggalkanlah kasutmu dari kakimu,
sebab tempat, di mana engkau
berdiri itu, adalah tanah yang
kudus.” Dan dia berkata, “Akulah
Allah ayahmu, Allah Abraham, Allah
Ishak dan Allah Yakub." Lalu Musa
menutupi mukanya, sebab ia takut
memandang Allah.” (Kel 3: 5-6).



Melepas sepatunya dan menutupi
wajahnya adalah jawaban dari nabi
terbesar bangsa Israel dalam
pertemuan pertamanya dengan
Tuhan. Dengan melakukan itu dia
mengungkapkan kesadarannya yang
dalam tentang berada di hadapan
Tuhan yang transenden. Kita dapat
melakukan hal yang sama ketika kita
mendekat kepada Yesus di
Tabernakel dalam sikap adorasi.
Seperti yang dikatakan oleh
Benediktus XVI dalam doa berjaga
dengan orang-orang muda di
hadapan Yesus dalam Sakramen
Mahakudus: “Di sini, di dalam Hosti
Suci, dia hadir di hadapan kita dan di
tengah-tengah kita. Seperti pada saat
itu, sekarang dia secara misterius
terselubung dalam keheningan suci;
seperti pada saat itu, di sinilah wajah
sejati Tuhan terungkap. Bagi kita ia
menjadi sebutir gandum yang jatuh
ke tanah dan mati dan menghasilkan
buah sampai akhir dunia (lih. Yoh
12:24). Dia hadir sekarang seperti



dulu di Betlehem. Dia mengundang
kita ke ziarah batin yang disebut
adorasi. Mari kita berangkat dalam
ziarah roh ini dan marilah kita
memintanya menjadi pemandu kita.
”[5]

Kita mengungkapkan adorasi dalam
doa kita dengan berbagai cara. Di
hadapan Yesus dalam Sakramen
Mahakudus, misalnya, kita berlutut
sebagai tanda kecilnya kita di
hadapan Tuhan. Dan ketika keadaan
tidak memungkinkan bagi kita untuk
berdoa di hadapan Sakramen
Mahakudus, kita dapat melakukan
sesuatu yang setara seperti
menumbuhkan kesadaran bahwa
Tuhan benar-benar ada di dalam
jiwa kita dan “berlutut” di dalam,
melafalkan dengan tenang setiap
kata dari doa pembuka atau kata
lainnya. doa yang mengingatkan kita
bahwa kita ada di hadapan-Nya.

“Awan menutupinya”



Ketika Musa menerima loh Hukum
Taurat, dialognya dengan Tuhan
terjadi di tengah-tengah manifestasi
kemuliaan Tuhan yang luar biasa,
tetapi juga keintiman yang luar
biasa. “Kemuliaan TUHAN diam di
atas gunung Sinai, dan awan itu
menutupinya enam hari lamanya;
pada hari ketujuh dipanggil-Nyalah
Musa dari tengah-tengah awan itu.
Tampaknya kemuliaan TUHAN
sebagai api yang menghanguskan di
puncak gunung itu pada
pemandangan orang Israel.
Masuklah Musa ke tengah-tengah
awan itu dengan mendaki gunung
itu. Lalu tinggallah ia di atas gunung
itu empat puluh hari dan empat
puluh malam lamanya.” (Kel 24:
16-18).

Awan memanifestasikan kemuliaan
Tuhan dan menggambarkan
kehadiran Roh Kudus. Tapi itu juga
membangun suasana keakraban
dalam dialog antara nabi dan



Penciptanya. Karenanya kita belajar
bahwa untuk berdoa kita perlu
memperoleh beberapa kebajikan
yang membuat keintiman dengan
Tuhan lebih mudah: cinta untuk
keheningan, baik eksterior maupun
interior; keteguhan; dan kemampuan
untuk mendengarkan dengan
cermat, yang memungkinkan kita
untuk mendengar suaranya.

Kadang-kadang kita merasa sulit
untuk menghargai keheningan, dan
jika dalam doa kita gagal mendengar
apa pun, kita mungkin mencoba
mengisi waktu dengan kata-kata,
dengan membaca, atau bahkan
dengan gambar dan audio. Meskipun
kita melakukannya dengan niat baik,
kita mungkin merasa sulit untuk
mendengarkan Tuhan. Mungkin kita
membutuhkan “pertobatan untuk
diam,” yang lebih dari sekedar
berdiam diri. Santo Josemaria
menulis refleksi pada musim panas
1932 yang kemudian diterbitkan



dalam The Way, yang memberikan
ekspresi grafis tentang bagaimana
dialog kita dengan Tuhan harus
selalu mengambil jalan ini: “Diam
adalah penjaga pintu kehidupan
batin.” [6]

Kebisingan eksternal dan nafsu yang
sulit diatur membuyarkan perhatian
kita, sementara keheningan
memulihkan persatuan di hati kita
dan menuntun kita untuk
merenungkan arah hidup kita.
Aktivisme dan kecerdasan dalam doa
kita tidak membuat kita lebih dekat
dengan Tuhan, juga tidak
memungkinkan kita untuk bertindak
dengan kedalaman yang sebenarnya.
Ketika kita gelisah, kita tidak punya
waktu untuk mengingat kembali hati
kita, untuk berpikir, untuk hidup
dalam, sementara keheningan, baik
interior maupun eksterior,
membawa kita pada perjumpaan
dengan Tuhan, untuk
mengagumiNya. Oleh karena itu, doa



membutuhkan keheningan yang
tidak hanya negatif dan kosong,
tetapi juga diisi dengan Tuhan dan
menuntun kita untuk menemukan
kehadiran-Nya. Seperti Beata
Guadalupe menulis: “Masuk lebih
dalam dalam keheningan itu untuk
tiba di mana hanya Tuhan berada: di
mana bahkan para malaikat tidak
bisa masuk tanpa izin kami. Untuk
memuja Tuhan, memuji Dia dan
mengatakan hal-hal yang penuh
kasih sayang.” [7] Ini adalah
keheningan yang memungkinkan
kita untuk mendengarkan Tuhan.

Maka, ini adalah pertanyaan tentang
memusatkan perhatian kita —
kecerdasan, kemauan, dan kasih
sayang kita — pada Tuhan, agar diri
kita ditantang oleh-Nya. Oleh karena
itu, kita dapat bertanya kepada diri
sendiri, seperti yang disarankan Paus
Fransiskus: “Adakah saat-saat ketika
Anda menempatkan diri Anda
dengan tenang di hadirat Tuhan,



ketika Anda dengan tenang
menghabiskan waktu bersama-Nya,
ketika Anda berjemur dalam
pandangannya? Apakah Anda
membiarkan apinya mengobarkan
hati Anda? Kecuali Anda
membiarkan Dia semakin
menghangatkan Anda dengan cinta
dan kelembutan-Nya, Anda tidak
akan terbakar. Lalu bagaimana Anda
akan dapat membakar hati orang
lain dengan perkataan dan kesaksian
Anda?” [8]

Bersamaan dengan keheningan, yang
tidak kalah pentingnya adalah
keteguhan, karena berdoa
membutuhkan keteguhan hati. Itu
membutuhkan waktu dan usaha,
seperti yang terjadi pada Musa, yang
menghabiskan enam hari tertutup
awan, dan hanya pada hari ketujuh
menerima firman Tuhan. Pertama-
tama, keteguhan eksterior untuk
setia pada waktu yang kurang lebih
ditetapkan untuk doa dan durasi



tertentu. Seperti yang selalu
disarankan oleh Santo Josemaria:
“Waktu doa Anda harus untuk durasi
yang tetap dan waktu yang tetap.
Jika tidak, kita akan mengutamakan
kenyamanan kita sendiri, yang mana
merupakan kurangnya mortifikasi.
Dan doa tanpa mortifikasi sama
sekali tidak efektif.” [9] Jika motif
kita adalah kasih, keteguhan ini akan
menjadi pintu menuju persahabatan
dengan Tuhan yang diungkapkan
dalam percakapan, karena Dia tidak
pernah memaksakan diri. Dia hanya
berbicara kepada kita jika kita
menginginkan Dia. Keteguhan di
pihak kita adalah cara untuk
menunjukkan dan menumbuhkan
keinginan kuat kita untuk menerima
kata-kata kasih sayang-Nya.

Selain keteguhan eksterior, kita juga
membutuhkan keteguhan interior,
sebagai bagian dari pembelajaran
cara mendengarkan. Kita perlu
memfokuskan kecerdasan kita dan



melawan penyebaran, memacu
keinginan kita untuk melakukan
tindakan cinta, dan memelihara
kasih sayang kita, yang terkadang
jarang. Upaya ini bisa melelahkan,
terutama jika kita harus
melakukannya terlalu sering karena
banyak gangguan. Selain itu, tekad
untuk mendengarkan tidak boleh
disamakan dengan ketelitian atau
metode konsentrasi yang berlebihan,
karena doa kita harus mengalir
dengan bebas. Di atas segalanya, itu
mengalir di mana Tuhan
mengizinkannya – angin bertiup
kemana ia mau (Yoh 3: 8) – tetapi
juga sesuai dengan situasi khusus
kita. Sebagian besar dari doa kita
terkadang hanya memikirkan orang
yang kita cintai dan meminta Tuhan
untuk mereka, yang sudah bisa
menjadi dialog cinta.

Beberapa nasihat khusus yang dapat
membantu tekad kita untuk belajar
bagaimana mendengarkan:



menghindari “multitasking” apa pun
agar tetap fokus dan hadir selama
dialog, tidak mengkhawatirkan
masalah lain; memupuk watak
seseorang yang ingin belajar, dengan
rendah hati mengakui ketiadaan kita
dan kesempurnaan Tuhan, mungkin
dengan menggunakan aspirasi atau
doa singkat; mengajukan pertanyaan
khusus kepada Tuhan kita, dan
memberikan ruang bagi-Nya untuk
menjawab ketika Dia menginginkan,
atau sekadar mengatakan kepada-
Nya bahwa kita siap untuk
melakukan apa pun yang Dia minta
dari kita; merefleksikan Cinta-Nya
dan membiarkan pikiran kita pergi
kemanapun kita dituntun, sambil
berjuang melawan gangguan; belajar
untuk menjaga pikiran kita tetap
terbuka untuk membiarkan diri kita
dikejutkan oleh-Nya dan untuk
memimpikan impian Tuhan, tanpa
berusaha terlalu "mengendalikan"
doa kita. Jadi kita membuka hati kita
untuk misteri Tuhan dan “logika”-



Nya, dan kita dapat menerima
dengan damai fakta bahwa kita tidak
yakin ke mana Dia menuntun kita.

“Tunjukkan kemuliaanmu”

Ketika memulai waktu doa, kita
memiliki pengharapan yang masuk
akal bahwa Tuhan akan berbicara
kepada kita — seperti yang sering
terjadi. Namun demikian, kita
mungkin merasa frustasi ketika
selesai dan kita belum mendengar
apa-apa, atau sangat sedikit. Tapi
apapun yang terjadi, kita harus
yakin bahwa doa selalu berbuah. Di
Gunung Sinai, Musa berkata,
“Perlihatkanlah kiranya kemuliaan-
Mu kepadaku. Tetapi firman-Nya:
"Aku akan melewatkan segenap
kegemilangan-Ku dari depanmu dan
menyerukan nama TUHAN di
depanmu: Aku akan memberi kasih
karunia kepada siapa yang Kuberi
kasih karunia dan mengasihani siapa
yang Kukasihani. Lagi firman-Nya:



"Engkau tidak tahan memandang
wajah-Ku, sebab tidak ada orang
yang memandang Aku dapat hidup.
Berfirmanlah TUHAN: "Ada suatu
tempat dekat-Ku, di mana engkau
dapat berdiri di atas gunung batu;
apabila kemuliaan-Ku lewat, maka
Aku akan menempatkan engkau
dalam lekuk gunung itu dan Aku
akan menudungi engkau dengan
tangan-Ku, sampai Aku berjalan
lewat. Kemudian Aku akan menarik
tangan-Ku dan engkau akan melihat
belakang-Ku, tetapi wajah-Ku tidak
akan kelihatan.” (Kel 33: 18-23). Jika
Musa merasa frustrasi karena tidak
melihat wajah Tuhan, seperti yang
diharapkannya, dia mungkin sudah
menyerah untuk mencoba atau
kehilangan motivasinya untuk
pertemuan di masa depan. Tetapi
Musa membiarkan dirinya dipimpin
oleh Tuhan dan dengan demikian
menjadi orang yang dikenal Tuhan
secara langsung (Ul 34:10).



Kunci doa bukanlah mencapai hasil
yang nyata, apalagi menyibukkan
diri untuk jangka waktu tertentu.
Apa yang kita cari melalui dialog kita
dengan Tuhan bukanlah untuk
melihat hasil langsung, tetapi untuk
mencapai suatu keadaan, dengan
kata lain, di mana doa diidentifikasi
lebih sepenuhnya dengan hidup kita
sendiri: dengan pikiran, kasih
sayang, harapan dan mimpi… Kita
ingin bersama Tuhan, untuk tinggal
di hadapan-Nya sepanjang hari.
Singkatnya, buah utama doa adalah
hidup di dalam Tuhan. Kemudian
doa dipandang sebagai komunikasi
hidup: hidup diterima dan hidup
dijalani, hidup disambut dan hidup
diberikan. Tidak masalah jika kita
tidak memiliki perasaan hangat atau
cahaya yang menakjubkan. Dengan
cara yang jauh lebih sederhana, tema
doa kita, seperti yang dikatakan
Santo Josemaria, [10] akan menjadi
tema hidup kita, dan sebaliknya.
Karena seluruh hidup kita akan



menjadi doa yang otentik, membuka
"ke dalam arus yang lebar dan
mengalir lancar." [11]

Jorge Mario Jaramillo

[1] Benedict XVI berkata dalam
katekesisnya mengenai doa:
“Sebagaimana kita baca dalam
Perjanjian Lama, kita melihat
seorang tokoh yang menonjol di
antara lainnya: Musa, lebih tepatnya
seorang pendoa.” General Audience,
1 June 2011.

[2] Hal yang sama terjadi pada
perintah kedua dari penciptaan
manusia: bdk. Kej 2:16.

[3] Friends of God, no. 244.

[4] Letter, 12 December 1949, in
Letters to a Saint, ch. 2.



[5] Benedict XVI, Address, 20 August
2005.

[6] The Way, 281.

[7] Mercedes Eguíbar Galarza,
Guadalupe Ortiz de Landázuri. Ares,
Milan, 2019, p. 79.

[8] Francis, Apost. Exhort. Gaudete et
exsultate, no. 151.

[9] Furrow, no. 446.

[10] Bdk. Christ is Passing By, no. 174.

[11] Friends of God, no. 306.

pdf | dokumen dibuat secara otomatis
dari https://opusdei.org/id-id/article/
mengenal-dia-dan-mengenal-dirimu-

sendiri-iv-belajar-cara-mendengarkan/
(12-01-2026)

https://opusdei.org/id-id/article/mengenal-dia-dan-mengenal-dirimu-sendiri-iv-belajar-cara-mendengarkan/
https://opusdei.org/id-id/article/mengenal-dia-dan-mengenal-dirimu-sendiri-iv-belajar-cara-mendengarkan/
https://opusdei.org/id-id/article/mengenal-dia-dan-mengenal-dirimu-sendiri-iv-belajar-cara-mendengarkan/

	Mengenal Dia dan Mengenal Dirimu Sendiri (IV): Belajar Cara Mendengarkan

