
opusdei.org

Sungguh Manusiawi,
Sungguh Ilahi (I):
Yesus, Apa yang
Harus Kulakukan?

Dalam artikel pertama tentang
kebajikan manusia ini, kita
akan membahas tentang
bagaimana semua kehendak
kita dapat menemukan
keselarasannya di dalam
Tuhan. Menemukan ini
membutuhkan waktu dan
usaha, tetapi membuat kita
bebas untuk mencintai.

25-08-2022



Sangat Manusiawi, Sangat Ilahi
(I): Yesus, Apa yang Harus
Kulakukan?

Dalam artikel pertama tentang
kebajikan manusia ini, kita akan
membahas tentang bagaimana semua
kehendak kita dapat menemukan
keselarasannya di dalam Tuhan.
Menemukan ini membutuhkan waktu
dan usaha, tetapi membuat kita bebas
untuk mencintai.

Mungkin terdengar asing bagi kita
bahwa Santo Agustinus, pada satu
bagian dalam memoarnya, mulai
menggambarkan pengaruh "berat"
pada benda-benda fisik di
sekitarnya. Dengan ilmu
pengetahuan abad ke-4, orang yang
nantinya akan menjadi Uskup Hippo
ini menunjukkan ada sesuatu yang
membuat api selalu naik, sedangkan
batu selalu turun. Kemudian dia
merenungkan bagaimana minyak
selalu cenderung muncul ke



permukaan air ketika keduanya
dicampur bersama, dan bagaimana
segala sesuatu yang tidak teratur
mencari keteraturan dan
menemukan istirahatnya di sana.
Santo Agustinus merasakan bahwa
objek dalam semua gerakan ini
dipandu oleh "berat" mereka. Dan
kemudian, menggunakan bahasa
puitis, dia mengaku: “Berat saya
adalah cinta saya; itu menuntun saya
ke mana pun saya dibawa.”[1] Kita
semua memiliki pengalaman yang
sama: apa yang kita inginkan, apa
yang kita cari, apa yang kita cintai
itulah yang menggerakkan kita. Kita
selalu mencari kepuasan abadi dari
keinginan kita. “Berat” ini membawa
kita pada kebahagiaan yang kurang
lebih lengkap, sehingga kita tidak
ingin terkecoh oleh kesenangan
sekilas dan sejenak. Bagaimana kita
dapat menemukan cinta abadi yang
dirasakan Santo Agustinus?



Setiap cerita memiliki
perkembangannya sendiri

Seorang pemuda pernah bertanya
kepada Yesus, “Apa yang harus aku
lakukan untuk memperoleh hidup
yang kekal?” (lih. Luk 18:18). Kita
membaca perikop Kitab Suci ini
dengan penuh harap, karena kita
semua menanyakan hal yang sama.
Apa yang akan dijawab oleh Ia yang
sungguh Allah dan sungguh
Manusia? Namun sebelum
menjawab, Yesus menolak ungkapan
yang digunakan pemuda itu: dia
menyebut Yesus sebagai “guru yang
baik.” Kata-kata Yesus mungkin
tampak agak blak-blakan: Tidak ada
yang baik selain Allah saja (Luk
18:19). Tuhan kita telah merasakan,
entah bagaimana persisnya, bahwa
pemuda itu sedang mencari “sesuatu
yang lebih” dalam hidupnya. Namun,
pemuda itu mengira bahwa dia akan
menemukan hal itu dalam suatu
barang yang diciptakan, sesuatu



yang dapat dia kendalikan, sesuatu
yang dapat dia pegang di sini di
bumi. Oleh karena itu, meskipun
Yesus pertama-tama memastikan
pemuda itu berjuang untuk
memenuhi hukum Tuhan, Dia ingin
melangkah lebih jauh. Dia ingin
pemuda itu benar-
benarmeninggalkan kepuasannya
dalam memenuhi perintah dan cinta
akan kesejahteraan duniawi. “Satu
hal yang masih kurang,” kata Yesus,
“juallah segala yang kaumiliki dan
bagi-bagikanlah itu kepada orang-
orang miskin, maka engkau akan
beroleh harta di surga, kemudian
datanglah ke mari dan ikutlah
Aku.” (Luk 18:22).

Dihadapkan dengan panggilan
Tuhan, pemuda itu, setelah
pertempuran batin yang hanya bisa
kita tebak, akhirnya memutuskan
untuk pergi. Yesus mungkin
membayangkan pemuda itu menjadi
murid yang hebat, tetapi pemuda itu



memutuskan untuk kembali ke
kenyamanan rumahnya,
kekayaannya, dan pergaulannya.

Kebahagiaan besar yang dirindukan
oleh pemuda itu bukanlah sesuatu
yang serta merta dapat digenggam.
Itu bukan sesuatu yang bisa kita
kendalikan atau kuasai. Kita hanya
dapat menerimanya melalui
penyerahan diri kita kepada Tuhan.
Santo Yohanes Paulus II berkata:
“Hanya Tuhanlah Sang Kebenaran
Sejati, maka tidak ada upaya
manusia, bahkan ketaatan yang
paling sempurna terhadap perintah-
perintah pun, yang berhasil
'memenuhi' Hukum-Nya, yaitu,
mengakui-Nya sebagai Allah dan
berbakti hanya kepada-Nya saja (lih.
Mat 4:10). 'Pemenuhan' ini hanya
dapat datang dari karunia
Tuhan.” [2] Oleh karena itu, yang
mungkin dibutuhkan di atas
segalanya adalah kesabaran dan



mengetahui bagaimana untuk
“menunggu secara aktif.”

Cinta Kristiani bukanlah perasaan
yang tiba-tiba muncul dan
menguasai kita – meskipun itu
mungkin juga ada – tetapi lebih
sebagai sebuah kisah cinta, dan
setiap kisah memiliki
perkembangannya sendiri. “Rahmat
biasanya membutuhkan waktu, dan
tidak cenderung bertindak dengan
kekerasan.”[3] Mungkin pemuda itu
mencari kepuasan langsung dari
keinginannya akan kebahagiaan; dan
dia menjadi tidak sabar, tidak
menyadari bahwa kasih Tuhan,
seperti biji-bijian yang ditaburkan di
tanah, membutuhkan waktu untuk
bertumbuh bersama kehangatan
kasih Kristus. Kita melihat dalam
Injil bagaimana Yesus
mempersiapkan murid-murid
terdekatnya secara bertahap, tanpa
tergesa-gesa tetapi juga tanpa jeda.
Kadang-kadang tampaknya bagi kita



bahwa Yesus tidak berjalan cukup
cepat, dan kita menjadi tidak sabar,
ingin menjadi kudus hanya dalam
semalam.

Membentuk keinginan yang kuat

Kita tahu bahwa para murid – seperti
orang lain – membutuhkan waktu
karena, seperti pemuda kaya itu,
pertama-tama mereka harus
memurnikan mimpi-mimpi tempaan
imajinasi mereka yang kini menjadi
sia-sia: godaan akan kesuksesan dan
kemuliaan dunia, kehidupan yang
nyaman. Mereka perlu memahami
poin-poin penting, seperti tekad
untuk "selalu berdoa dan tidak putus
asa" (lih. Luk 18:1), dan belajar untuk
mengampuni "tujuh puluh kali
tujuh" (lih. Mat 18:22). Tetapi ketika
Tuhan kita melihat bahwa para rasul
sudah memiliki persiapan minimum
yang dibutuhkan, setelah berdoa
sepanjang malam, Dia mengutus
mereka satu per satu (lih. Mat 10:1-5;



Luk 6:12). Ini tidak berarti bahwa
formasi murid-muridnya telah
berakhir, justru jauh dari itu. Santo
Josemaria sering menekankan
bahwa pembinaan seorang rasul
tidak pernah berakhir. Dalam diri
banyak orang yang mengikuti Yesus,
panggilan Tuhan itu tidak berhasil
memiliki akar yang dalam. Beberapa
menolak untuk menerima ajarannya
dan mundur, tidak lagi pergi
bersamanya (Yoh 6:66), dan banyak
yang meninggalkan Yesus selama
pencobaan terakhirnya. Bisa
dikatakan, pada orang-orang ini,
keinginan mereka belum teguh,
stabil, dan disiplin.

Sedikit demi sedikit, dengan
kesabaran Ilahi, Tuhan mendekat ke
hati kita, memanggil kita dan
mengutus kita untuk
mengomunikasikan Injil kepada
semua orang, laki-laki dan
perempuan. Tuhan melakukan
semua itu melalui momen-momen



meditasi pribadi, adorasi Ekaristi,
doa vokal – di mana kita
menggunakan kata-kata yang
ditawarkan Gereja kepada kita, – dan
juga melalui kontemplasi terus
menerus sepanjang hari. Kita
menemukan keintiman dengan
Kristus; kita menikmati
persahabatan dengan-Nya, tatapan-
Nya, kekuatan-Nya, pengertian-Nya...
Tuhan juga mempersiapkan kita
untuk mengalami kemunduran,
membantu kita untuk secara
bertahap memutuskan hubungan
dengan keterikatan-keterikatan kita,
besar dan kecil, internal dan
eksternal, untuk memberikan lebih
banyak ruang bagi Yesus dalam jiwa
kita.

Akhirnya, Yesus mendekat ke hati
kita melalui pekerjaan terus
menerus yang mengisi hari kita:
Bapa-Ku bekerja sampai sekarang,
maka Akupun bekerja juga (Yoh
5:17). Dia yang telah menempatkan



keinginan untuk kebaikan di hati
kita – “berat” yang membimbing
Santo Agustinus – juga akan menjadi
Dia yang akan membawa keinginan
itu kepada pemenuhannya.

Harmoni Keinginan-keinginan

Sepanjang hidup kita, kita sering
melakukan kesalahan dengan
mencari hal-hal fana yang pada
akhirnya gagal memenuhi hati kita,
hal-hal yang tampak bukan dari
Tuhan, sumber segala kebaikan.
Mengingat kekhawatiran pemuda
kaya tentang apa yang harus dia
“lakukan” untuk mencapai surga,
Santo Yohanes Paulus II
menunjukkan bahwa, “hanya Tuhan
yang dapat menjawab pertanyaan
tentang apa yang baik, karena Dia
adalah Kebaikan itu sendiri.
Bertanya tentang kebaikan,
nyatanya, pada akhirnya berarti
berbalik kepada Tuhan, Sang
Kepenuhan Kebaikan. Yesus



menunjukkan bahwa pertanyaan
pemuda itu benar-benar pertanyaan
orang beriman, dan bahwa kebaikan
yang menariknya itu di waktu yang
sama juga mengharuskannya untuk
bersumber pada Tuhan, dan
kebaikan itu adalah Tuhan
sendiri.”[4]

Yesus, setelah banyak orang
meninggalkan-Nya, bertanya kepada
Dua Belas Rasul apakah mereka juga
akan pergi. Petrus menjawab: Tuhan,
kepada siapakah kami akan pergi?
Sabda-Mu adalah sabda hidup yang
kekal; dan kami telah percaya dan
tahu, bahwa Engkau adalah Yang
Kudus dari Allah.

(Yoh 6:68-69). Dalam panggilan untuk
mencintai itu, mereka telah
menemukan makna tertinggi dari
hidup mereka: Kerajaan Allah, hidup
yang kekal, surga.

Petrus telah menemukan kebenaran
yang kemudian diungkapkan dengan



sangat baik oleh Santa Teresa dari
Avila: “Allah saja cukup.”[5] Dia telah
menemukan harta terpendam. Saat
itulah keinginan-keinginan lain di
dalam hati manusia menemukan
tempat yang harmonis, terukur, dan
masuk akal; saat itulah hal-hal yang
menjadi tujuan keinginan-keinginan
itu semuanya menjadi lebih teratur.
Kita tidak harus lari dari mereka,
tetapi mereka tidak lagi
mendominasi kita. Siapa pun yang
menemukan Tuhan di atas segala hal
akan merasa lebih lincah dan lepas
bebas untuk membawa kekuatan
Injil kepada semua ciptaan. Kita
kemudian dapat “menyatukan diri
kita dengan Sang Pencipta dengan
menggunakan kebebasan kita. Kita
berada dalam posisi untuk
memberikan kepada-Nya, atau
menyangkal-Nya, kemuliaan yang
menjadi hak-Nya sebagai Pencipta
segala sesuatu yang ada.
Kemungkinan ini membentuk terang
dan gelapnya kebebasan manusia.



Tuhan mengundang kita, mendorong
kita untuk memilih yang baik, begitu
lembut Dia mengasihi kita!”[6]

Santo Josemaria mendorong kita
untuk mencintai dunia dengan
penuh semangat, bukan karena
dunia yang diciptakan adalah
kebaikan mutlak, tetapi karena itu
adalah hadiah pertama dari Tuhan,
sumber pertama dari semua
keinginan yang muncul di hati
manusia. Namun, keinginan tersebut
perlu diperdalam oleh Cinta Kasih
yang memberi makna pada semua
tugas kita dan kesatuan bagi seluruh
keberadaan kita. Cinta kepada Tuhan
tidak menghilangkan keinginan
manusiawi kita – untuk
persahabatan, untuk masa depan,
untuk tujuan manusiawi yang mulia
– melainkan memurnikan mereka
dan menyatukan mereka dalam
panggilan kita untuk sampai pada
keintiman dengan Tuhan.



Santo Agustinus berkata bahwa
kebajikan moral, dalam menuntun
kita menuju kebahagiaan, pada
kenyataannya diidentikkan dengan
cinta kepada Tuhan. Segala usaha
kita untuk memperoleh kemampuan
dan kesukaan untuk berbuat baik
selalu adalah usaha untuk
mengasihi. Oleh karena itu Santo
Agustinus mendefinisikan masing-
masing kebajikan dalam fungsi cinta
ini: “Mengenai kebajikan yang
membawa kita ke kehidupan yang
bahagia, saya menganggap kebajikan
tidak lain adalah cinta Tuhan yang
sempurna … kesederhanaan adalah
cinta yang memberikan dirinya
sepenuhnya kepada apa yang ada.
dicintai; ketabahan adalah cinta yang
siap menanggung segala sesuatu
demi objek yang dicintai; keadilan
adalah cinta yang hanya melayani
objek yang dicintai, dan karena itu
memerintah dengan benar; kehati-
hatian adalah cinta yang
membedakan dengan bijaksana



antara apa yang menghalangi dan
apa yang membantunya.”[7]

Jalan untuk membawa harmoni pada
keinginan kita diperkuat sepanjang
hidup kita, karena ini adalah kisah
cinta yang berkelanjutan. Seringkali
kita terburu-buru; kita membuat
keputusan tergesa-gesa dan mencari
kepuasan yang instan... Tapi jalan itu
pada akhirnya berujung pada
frustrasi. Kita mengatakan bahwa
seseorang “jatuh cinta”, seolah-olah
cinta adalah sesuatu yang terjadi
secara tiba-tiba. Bahkan jika cinta
yang tiba-tiba ini terkadang ada,
tidak akan selalu seperti itu dalam
hidup kita. Mungkin kita terkejut
bahwa Bunda Maria menanggapi
begitu cepat kabar malaikatyang
memberitahukan bahwa dia akan
menjadi ibu dari Mesias – seolah-
olah dia tiba-tiba “jatuh”menemukan
kegenapan cinta ilahi. Namun, pada
kenyataannya Tuhan bekerja dalam
jiwa Bunda kita sejak saat dia



dikandung tanpa noda dan
sepanjang hidupnya, yang selalu
merupakan kisah cinta.

Paul O’Callaghan

Diterjemahkan oleh Kevin Fatli

[1] Saint Augustine, Confessions,
Book 13, ch. 9.

[2] Saint John Paul II, Enc. Veritatis
Splendor, no. 11.

[3] Saint Josemaría, Furrow, no. 668.

[4] Saint John Paul II, Enc. Veritatis
Splendor, no. 9.

[5] Saint Teresa of Avila, fragment of
an autograph found in her prayer
book.

[6] Saint Josemaría, Friends of God,
no. 24.

[7] Saint Augustine, On the Morals of
the Catholic Church, I, 15, no. 25.

https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-i-jesus-what-should-we-do/#_ftnref1
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-i-jesus-what-should-we-do/#_ftnref2
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-i-jesus-what-should-we-do/#_ftnref3
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-i-jesus-what-should-we-do/#_ftnref4
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-i-jesus-what-should-we-do/#_ftnref5
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-i-jesus-what-should-we-do/#_ftnref6
https://opusdei.org/en/article/very-human-very-divine-i-jesus-what-should-we-do/#_ftnref7


Paul O'Callaghan

pdf | dokumen dibuat secara otomatis
dari https://opusdei.org/id-id/article/

manusiawi-saat-sama-ilahi-i-yesus-apa-
yang-harus-kulakukan/ (19-01-2026)

https://opusdei.org/id-id/article/manusiawi-saat-sama-ilahi-i-yesus-apa-yang-harus-kulakukan/
https://opusdei.org/id-id/article/manusiawi-saat-sama-ilahi-i-yesus-apa-yang-harus-kulakukan/
https://opusdei.org/id-id/article/manusiawi-saat-sama-ilahi-i-yesus-apa-yang-harus-kulakukan/

	Sungguh Manusiawi, Sungguh Ilahi (I): Yesus, Apa yang Harus Kulakukan?

