opusdei.org

Kerja dan
Kontemplasi (I)

Apa yang dimaksud St
Josemaria ketika dia bersikeras
bahwa pekerjaan kita dapat
menjadi doa kontemplatif?
Artikel baru dalam seri tentang
cara menguduskan pekerjaan
sehari-hari kita.

25-08-2020

“Saya ingin agar dalam meditasi hari
ini kita bertekad bulat sekali lagi dan
untuk selama-lamanya untuk
bercita-cita menjadi jiwa
kontemplatif, di dalam pekerjaan



kita, dengan mempertahankan
percakapan terus-menerus dengan
Tuhan dan tidak menghentikannya
dalam keseharian hidup kita. Jika
kita benar-benar ingin menjadi
pengikut setia Tuhan kita, maka ini
adalah satu-satunya jalan.” [1]

Bagi mereka yang telah dipanggil
oleh Tuhan untuk mencari kesucian
di tengah dunia, untuk mengubah
pekerjaan menjadi doa dan memiliki
jiwa kontemplatif, ini memang satu-
satunya jalan. Karena “kita belajar
untuk menemukan Tuhan kita dalam
kehidupan sehari-hari yang biasa,
atau kita tidak akan pernah
menemukan-Nya.” [2]

Kita harus merenungkan secara
perlahan pokok-pokok pengajaran St.
Josemaria ini. Dalam artikel ini kita
akan fokus pada apa itu kontemplasi;
artikel selanjutnya dalam seri ini
akan mengeksplorasi lebih lengkap
makna kehidupan kontemplatif



dalam pekerjaan dan dalam kegiatan
sehari-hari Kita.

Seperti di Nazaret, seperti umat
Kristiani Perdana

Menemukan Tuhan dalam kegiatan
sehari-hari memberikan kita satu
nilai tertinggi dan makna bagi hidup
kita. Kehidupan tersembunyi Yesus
di Nazaret adalah “tahun-tahun kerja
keras dan doa, tahun-tahun di mana
Yesus menjalani kehidupan
keseharian-Nya, seperti kehidupan
kita, bisa kita katakan, bersifat ilahi
dan manusiawi pada saat yang
sama.” [3] Demikianlah ia
mengajarkan kita bahwa kehidupan
profesional, keluarga, dan sosial kita
bukanlah halangan untuk selalu
berdoa, [4] tetapi lebih merupakan
kesempatan untuk selalu dekat
dengan Tuhan, sampai tiba saatnya
di mana tak ada perbedaan antara
pekerjaan dan kontemplasi.



Umat Kristiani Perdana menemukan
kontemplasi dalam kehidupan
sehari-hari, seperti yang dijalankan
oleh sang Guru. “Sambil berjalan,
sambil bercakap-cakap, ketika
beristirahat, saat bekerja atau
membaca, seorang Kristiani
berdoa,” [5] tulis seorang penulis
abad kedua. Berabad-abad
kemudian, St Gregorius Agung
menggambarkan suatu cita-cita
hidup yang ditemukan di antara
banyak umat beriman: “rahmat
kontemplasi bukanlah sesuatu yang
diberikan kepada yang hebat tetapi
tidak diberikan kepada yang lemabh.
Banyak dari mereka yang hebat
menerimanya, seperti halnya juga
mereka yang lemah, keduanya di
antara mereka yang hidup terpisah
dari dunia atau mereka yang
menikah. Jadi, bilamana tidak ada
keadaan di antara umat beriman
yang dikecualikan bagi rahmat
kontemplasi, siapa pun yang



menjaga hatinya secara batin dapat
juga dijangkau oleh rahmat ini.” [6]

Magisterium Gereja, terutama sejak
Konsili Vatikan II, sering
mengingatkan kita akan ajaran ini.
Ini sangat penting bagi kita, karena
kita memiliki misi membawa Kristus
ke mana-mana dan menghidupkan
dunia dengan roh Kristiani. Seperti
yang dikatakan oleh St. Yohanes
Paulus II, merujuk pada pengajaran
St Josemaria: “Kegiatan sehari-hari
dipahami sebagai cara berharga
untuk bersatu dengan Kristus, yang
mampu menjadi konteks dan bahan
untuk pengudusan, medan untuk
latihan kebajikan, dialog cinta yang
diwujudkan dalam karya. Pekerjaan
yang diubah oleh semangat doa dan
dengan demikian menjadi materi
perenungan tentang Tuhan,
termasuk bagi mereka yang berniat
menjalankan berbagai

pekerjaan.” [7]



Perenungan anak-anak Tuhan

Katekismus mengajarkan bahwa
“Gereja menyebut kontemplasi akan
Tuhan dalam kemuliaan surgawi
sebagai ‘cahaya pandangan

Allah’.” [8] Setelah meninggalkan
dunia, kita akan dapat menikmati
kontemplasi sempurna akan Tuhan
di surga. Di dunia ini, meskipun
terbatas dan memiliki sifat yang
berbeda dari pandangan tersebut, [9]
namun sudah merupakan
kontemplasi sejati tentang Tuhan,
sama seperti rahmat, sementara
berbeda dari kemuliaan, tetap
merupakan partisipasi sejati dalam
sifat ilahi. Untuk saat ini kita melihat
di cermin secara remang-remang,
tetapi kemudian berhadapan muka.
Sekarang saya tahu sebagian; tetapi
nanti saya akan mengerti sepenuhnya,
bahkan seperti saya telah sepenuhnya
dipahami, [10] tulis St. Paulus.



Malah di dalam kehidupan ini,
kontemplasi tentang Tuhan bagai
“dalam sebuah cermin” dapat terjadi
berkat keutamaan teologis —iman
dan harapan yang hidup, yang
dibentuk oleh kasih. Iman, yang
dipersatukan dengan harapan dan
dihidupkan oleh kasih, “membuat
kita dapat merasakan terlebih
dahulu cahaya dari pandangan
kekudusan Allah, tujuan dari
perjalanan kita di dunia ini.” [11]

Kontemplasi adalah pengetahuan
yang penuh kasih dan sukacita akan
Allah dan rancangan-rancangan-Nya
sebagaimana dinyatakan kepada
makhluk ciptaan, melalui
pewahyuan adikodrati, dan secara
lengkap melalui kehidupan,
kematian, dan kebangkitan Yesus
Kristus, Tuhan kita. Santo Yohanes
dari Salib menyebut kontemplasi
sebagai “ilmu cinta”. [12] Santo
Thomas Aquinas mendefinisikannya
sebagai pengetahuan yang jelas



tentang kebenaran, yang dicapai
bukan melalui proses penalaran,
melainkan oleh kasih yang intensif.
[13]

Doa mental adalah dialog dengan
Tuhan. “Anda menulis: ‘Berdoa
adalah berbicara dengan Tuhan.
Tetapi tentang apa?’ Tentang apa?
Tentang Dia, tentang diri Anda: suka
cita, kesedihan, keberhasilan dan
kegagalan, ambisi mulia,
kekhawatiran sehari-hari,
kelemahan! Dan tindakan ucapan
syukur dan petisi: dan Cinta dan
perbaikan. Dengan kata lain: untuk
mengenal-Nya dan untuk mengenal
dirimu sendiri: ‘untuk saling
berkenalan!”” [14] Dalam kehidupan
spiritual, dialog dengan Tuhan ini
cenderung menjadi sederhana terus
menerus seiring dengan
meningkatnya cinta kasih seorang
anak kepada Tuhan Bapa. Maka
kata-kata seringkali tidak lagi
diperlukan untuk berdoa, baik



secara eksternal maupun internal.
“Orang tidak lagi berbicara, karena
lidah tidak tahu bagaimana
mengekspresikan dirinya.
Pikirannya tenang. Orang tidak
berbicara: orang melihat!” [15]

Inilah yang dimaksud kontemplasi:
doa aktif tanpa kata-kata, intens dan
tenteram, dalam dan sederhana. Ini
adalah hadiah yang Tuhan berikan
kepada mereka yang mencari dia
dengan tulus, yang menaruh seluruh
hati mereka untuk memenuhi
kehendaknya dengan perbuatan, dan
yang mencoba untuk tetap berada di
hadirat-Nya. “Pertama, satu aspirasi
singkat, lalu yang lain, dan yang

lain ... sampail semangat Kita
tampaknya tidak cukup, karena kata-
kata terlalu miskin ... maka ini
memberi jalan keintiman dengan
Tuhan, memandang Tuhan tanpa
perlu istirahat atau merasa

lelah.” [16] Semua ini dapat terjadi,
St. Josemaria menegaskan, tidak



hanya dalam periode yang
didedikasikan secara khusus untuk
doa, tetapi juga “sementara kita
melaksanakan dengan sebaik
mungkin (dengan segala kesalahan
dan keterbatasan Kkita) tugas yang
diberikan kepada kita.” [17]

Di bawah aksi “Sang Penghibur”

Bapa, Putra, dan Roh Kudus diam di
dalam jiwa kita dalam kasih karunia;
[18] kita adalah bait suci Allah. [19]
Kata-kata tidak dapat
mengungkapkan kekayaan dari
misteri Tritunggal Mahakudus yang
tinggal di dalam jiwa kita. Bapa
melahirkan Putra secara kekal, dan
Roh Kudus, ikatan Cinta yang
subsisten, berasal dari Bapa dan
Putra. Melalui rahmat Tuhan kita
mengambil bagian dalam kehidupan
Tritunggal ini sebagai putra dan
putri. Roh Kudus mempersatukan
kita dengan Putra, yang telah
mengasumsikan sifat manusia untuk



membuat kita lebih peka dalam sifat
ilahi: ketika waktunya telah tiba,
Allah mengutus Putra-Nya, lahir dari
wanita ... sehingga kita dapat
menerima adopsi sebagai anak. Dan
karena kita adalah anak-anak-Nya,
Allah telah mengirimkan Roh Putra-
Nya ke dalam hati kita, sambil
berseru, “Abba! Bapa!” [20] Dalam
persatuan dengan Putra-Nya kita
tidak sendirian, tetapi membentuk
satu tubuh, Tubuh Mistik Kristus,
yang dengannya semua pria dan
wanita dipanggil untuk bergabung
sebagai anggota yang hidup dan
untuk menjadi, seperti para rasul,
alat untuk menarik yang lain, ikut
serta dalam imamat Kristus. [21]

Kehidupan kontemplatif adalah
kehidupan anak-anak Allah,
kehidupan keintiman dengan Pribadi
ilahi dan dipenuhi dengan semangat
kerasulan. Amal yang dicurahkan
Roh Kudus ke dalam hati kita
memberi Kkita pengetahuan tentang



Tuhan yang seharusnya tidak dapat
dicapai, karena dia yang tidak
mencintai tidak mengenal Tuhan;
karena Tuhan adalah cinta. [22]
Semakin kita mencintai Tuhan,
semakin kita mengenalnya, karena
cinta itu (kasih adikodrati) adalah
partisipasi dalam amal Roh Kudus
yang tak terbatas, [23] yang mencari
segala sesuatu, bahkan dalam
kedalaman Tuhan. Sebab siapa yang
tahu pikiran manusia, kecuali roh
manusia yang ada di dalam dirinya?
Demikian juga tidak ada yang
memahami pikiran Tuhan kecuali Roh
Allah. [24]

Cinta ini, dengan huruf kapital C,
memberikan jiwa keakraban yang
mendalam dengan Pribadi ilahi, dan
pemahaman tentang Allah yang
lebih menembus dan cepat, lebih
akurat dan spontan, dalam harmoni
yang mendalam dengan Hati Kristus.
[25] Di hidup manusia juga, mereka
yang saling mencintai saling



memahami dengan lebih mudah.
Santo Josemaria menggunakan
analogi ini untuk menjelaskan
sampali taraf tertentu seperti apa
perenungan Tuhan itu. “Di tempat di
mana saya berasal mereka kadang-
kadang berkata, ‘Lihat bagaimana
orang itu berkontemplasil’ Mereka
mungkin merujuk pada seorang ibu
dengan seorang anak yang di
gendongannya, atau pada seorang
lelaki yang memandang calon
istrinya, atau seorang wanita yang
mengawasi suaminya yang sakit —
kasih sayang manusia yang murni
dan mulia. Itulah cara bagaimana
kita berkontemplasi.” [26]

Tetapi semua pengalaman manusia,
betapa pun indahnya, tidak lebih
dari secercah kontemplasi yang
diberikan Tuhan kepada jiwa-jiwa
yang setia. Kasih yang bersifat
adikodrati sangat melebihi cinta
manusiawi dalam hal perwujudan
kualitas, dan kekuatan, dan karunia



Roh Kudus memungkinkan Kkita
untuk dipimpin dengan patuh oleh-
Nya. Karunia-karunia ini
(kebijaksanaan, pengertian, nasihat,
ketabahan, pengetahuan, ketakwaan
dan ketakutan seorang anak)
tumbuh bersamaan dengan
keakraban “alamiah” dengan Tuhan,
dan seluruh spektrum kehidupan
kontemplatif mulai terungkap.

Secara khusus, melalui karunia
kebijaksanaan, yang pertama dan
terbesar dari karunia Roh Kudus,
[27] kita diberikan tidak hanya untuk
mengetahui dan menyetujui
kebenaran yang diungkapkan
tentang Allah dan makhluk, seperti
yang terjadi dengan iman, tetapi
untuk “menikmati” mereka, untuk
mengenal mereka dengan “rasa
manisnya.” [28] Kebijaksanaan,
sapientia, adalah pengetahuan yang
“dicicipi”: sapida scientia. Berkat
karunia ini, tidak hanya seseorang
tumbuh dalam kasih kepada Tuhan,



tetapi seseorang menjadi tahu
dengan cara yang baru. [29] “Ada
pengetahuan yang dicapai hanya
dengan kekudusan. Seseorang
menjumpai jiwa-jiwa yang
tersembunyi, tidak dikenal dunia,
yang sangat rendah hati, rela
berkorban dan kudus, dan yang
memiliki pandangan supernatural
yang luar biasa. Aku bersyukur
kepada-Mu, Bapa, Tuhan langit dan
bumi, karena semuanya itu Engkau
sembunyikan bagi orang bijak dan
orang pandai, tetapi Engkau nyatakan
kepada orang kecil (Mat 11:25).” [30]

Melalui karunia kebijaksanaan,
kehidupan kontemplatif masuk ke
kedalaman Tuhan. [31] Santo
Josemaria mengajak kita untuk
merenungkan “sebuah teks dari St.
Paulus di mana dia mengusulkan
kepada kita seluruh program dari
kehidupan kontemplatif -
pengetahuan dan cinta, doa dan
kehidupan .... sehingga oleh imanmu



Kristus diam di dalam hatimu dan
kamu berakar serta berdasar di
dalam kasih, supaya kamu bersama-
sama dengan segala orang kudus
dapat memahami, betapa lebarnya
dan panjangnya dan tingginya dan
dalamnya kasih Kristus, dan dapat
mengenal kasih itu, sekalipun ia
melampaui segala pengetahuan,
supaya engkau dipenuhi di dalam
seluruh kepenuhan Allah (Ef 3:17
-19).” [32]

Kita harus memohon Roh Kudus
untuk karunia kebijaksanaan,
bersama dengan karunia lain yang
menyertainya. Itu adalah hadiah-
hadiah Cinta Ilahi, permata yang
diberikan Roh Kudus kepada mereka
yang mencintai Tuhan dengan
sepenuh hati, seluruh jiwa dan
semua kekuatan mereka.

Jalan kontemplasi

Semakin besar tingkat amal
seseorang, semakin besar keakraban



seseorang dengan Tuhan, yang
memungkinkan kontemplasi.
Bahkan tahap amal kasih yang
paling rendah, yang ditemukan
dalam diri seseorang yang puas
dengan tidak berdosa tetapi tidak
berusaha melakukan kehendak Allah
dalam segala hal, membangun
kesesuaian tertentu dengan
kehendak ilahi. Namun demikian,
cinta yang tidak bercita-cita untuk
mencintai lebih banyak, yang tidak
memiliki semangat kesalehan, lebih
mirip dengan kesopanan formal
orang asing daripada kasih sayang
seorang putra atau putri. Siapa pun
yang puas dengan hubungan dengan
Allah ini hanya akan memperoleh
pengetahuan yang lemah dan
sementara tentang kebenaran yang
diwahyukan, karena jika seseorang
adalah pendengar firman dan bukan
pelaku, dia seperti orang yang
mengamati wajah alaminya di
cermin; karena dia mengamati



dirinya sendiri dan pergi serta segera
melupakan seperti apa dia. [33]

Sangat berbeda adalah kasus
seseorang yang dengan tulus ingin
merangkul kehendak Allah dalam
segala hal dan, dengan bantuan
rahmat, menggunakan sarana yang
dimilikinya: doa mental dan vokal,
penerimaan sakramen (seringnya
pengakuan dosa dan Ekaristi Kudus)
pekerjaan dan pemenuhan tugas
seseorang dengan setia, mencari
hadirat Tuhan sepanjang hari, setia
pada rencana kehidupan dan
berjuang untuk memperoleh
pembinaan semangat Kristiani yang
mendalam.

Masyarakat modern mengarahkan
banyak orang untuk hidup di luar,
selalu ingin mendapatkan sesuatu,
untuk bergerak, untuk melihat,
untuk mengalihkan perhatian
seseorang, mungkin berusaha untuk
menutupi kekosongan batin mereka,



dengan demikian hilanglah makna
transenden kehidupan mereka.
Tetapi kita, setelah menemukan
panggilan ilahi menuju kekudusan
dan kerasulan, harus memiliki
pengalaman yang berlawanan.
Semakin banyaknya aktivitas
eksterior kita, semakin intens
seharusnya kehidupan batin Kkita,
ingatan batin Kkita, berusaha
berdialog dengan Tuhan yang hadir
dalam jiwa kita dalam rahmat,
penyangkalan hasrat nafsu
kedagingan, keinginan mata, dan
kesombongan hidup. [34] untuk
merenungkan Tuhan seseorang
membutuhkan hati yang bersih.
Terberkatilah orang yang suci
hatinya, karena mereka akan melihat
Tuhan. [35]

Marilah kita meminta Bunda Maria
yang kudus untuk memperoleh bagi
kita, dari Roh Kudus, karunia untuk
menjadi kontemplatif dalam
kehidupan kita sehari-hari, sebuah



karunia yang bersinar begitu
cemerlang dalam kehidupannya
sendiri.

Catatan kaki:

1. Santo Josemaria , Sahabat-Sahabat
Tuhan , 238.

2. Santo Josemaria, Percakapan , 114.

3. Santo Josemaria, Sahabat-Sahabat
Tuhan , 56.

4. Bdk. Lukas 18:1.

5. Clement of Alexandria, Stromata ,
7, 7.

6. St. Gregory the Great, Homilies on
Ezechiel, 2, 5, 19.

7. John Paul II, Sambutan bagi
pertemuan "The greatness of
ordinary life" for the centenary of



Blessed Josemaria, 12 January 2002,
2.

8. Katekismus Gereja Katolik , 1028.

9. Bdk. St. Thomas Aquinas, Summa
theologiae, 1, q.12, a.2, ¢; II-11, q.4, a.1;
q.180, a.5, c.

10. 1 Cor 13:12.
11. Katekismus Gereja Katolik , 163.

12. St. John of the Cross, The Dark
Night of the Soul , 2, 18, 5.

13. St. Thomas Aquinas, Summa
theologiae , 11-11, q.180, a.1, c and a.3,
ad 1.

14.Santo Josemaria, Jalan, 91.

15. Santo Josemaria, Sahabat-Sahabat
Tuhan , 307.

16.Santo Josemaria, Sahabat-Sahabat
Tuhan, 296.



17. Ibid .
18. Bdk. Yohanes 14:23.

19. Bdk. 1 Korintus 3:16; 2 Korintus
6:16.

20. Galatia 4:4-6.

21. Bdk. 1 Korintus 12:12-13, 27;
Efesus 2:19-22; 4:4.

22.1 Yohanes 4:8.

23. Bdk. St. Thomas Aquinas, Summa
theologiae , 11-11, q.24 a.7, c. In Epist.
Ad Rom ., c.5, lect. 1.

24. 1 Korintus 2:10-11.
25. Bdk. Matius 11:27.

26. Santo Josemaria, “Kegembiraan
Melayani Tuhan".

27. Bdk. Yohanes Paulus II,
Sambutan, 9 April 1989.



28. St. Thomas Aquinas, Summa
theologiae , 11-11, q.45, a.2, ad 1.

29. Bdk. Yohanes 6:69; Roma 8:5.

30. Santo Josemaria, "The liqueur of
wisdom".

31. 1 Korintus 2:10.

32.Santo. Josemaria, Kristus Yang
Sedang Berlalu , 163.

33. Yakobus 1:23-24.
34. 1 Yohanes 2:16.

35. Matius 5:8.

pdf | dokumen dibuat secara otomatis
dari https://opusdei.org/id-id/article/
kerja-dan-kontemplasi-i/ (21-01-2026)


https://opusdei.org/id-id/article/kerja-dan-kontemplasi-i/
https://opusdei.org/id-id/article/kerja-dan-kontemplasi-i/

	Kerja dan Kontemplasi (I)

