
opusdei.org

Kamu melakukan itu
kepada-Ku!

Sebuah artikel tentang karya
belas kasih jasmani, ditulis
untuk Yubileum Kerahiman
dalam Gereja. "Seperti yang
ditulis Santo Josemaria, 'orang
sakit adalah Dia,' sebuah
ungkapan berani yang
mencerminkan sabda Tuhan
kita yang tegas: 'Sesungguhnya
Aku berkata kepadamu ... kamu
telah melakukannya untuk
Aku.'"

13-10-2025



Allah kita tidak membatasi diri-Nya
hanya dengan mengatakan bahwa Ia
mengasihi kita. Dialah yang
membentuk kita dari tanah liat.[1]
“Tangan Allahlah yang membentuk
kita: Allah sang seniman.”[2] Ia
menciptakan kita menurut gambar
dan rupa-Nya, dan bahkan menjadi
“salah satu dari kita.”[3] Sang Sabda
menjadi manusia; Ia bekerja dengan
tangan-Nya, memikul di pundak-Nya
beban penderitaan selama berabad-
abad, dan memilih untuk
menyimpan luka-luka sengsara-Nya
selamanya sebagai tanda kasih-Nya
yang abadi. Karena itu, kita umat
Kristiani tidak hanya menyebut diri
kita anak-anak Allah, tetapi kita
sungguh-sungguh anak-anak Allah.
[4] Bagi Allah dan anak-anak-Nya,
kasih “tidak pernah bisa sekadar
abstraksi. Pada hakikatnya, kasih
menunjukkan sesuatu yang konkret:
niat, sikap, dan perilaku yang
ditunjukkan dalam kehidupan
sehari-hari.”[5]



Santo Josemaría mengingatkan kita
akan bahaya memandang
Kekristenan “sebagai kumpulan
praktik saleh, tanpa menyadari
hubungan antara praktik-praktik
tersebut dan situasi kehidupan
sehari-hari, termasuk urgensi untuk
memenuhi kebutuhan orang lain dan
memperbaiki ketidakadilan. Saya
ingin mengatakan bahwa siapa pun
yang memiliki sikap seperti itu
belum memahami makna Inkarnasi.
Putra Allah telah mengambil tubuh,
jiwa, dan suara manusia; Ia telah
berbagi nasib dengan kita, bahkan
sampai mengalami penderitaan
maut yang menyiksa.”[6]

Dipanggil untuk berbelas kasih

Dalam adegan Penghakiman
Terakhir yang Yesus gambarkan
dalam Injil Matius, baik orang benar
maupun orang jahat bingung dan
bertanya kepada Tuhan kita kapan
mereka melihat Dia lapar, telanjang,



atau sakit, dan kemudian menolong-
Nya atau menolak untuk menolong-
Nya.[7] Dan Tuhan kita menjawab,
“Sesungguhnya, Aku berkata
kepadamu, segala sesuatu yang kamu
lakukan untuk salah seorang dari
saudara-Ku yang paling hina ini,
kamu telah melakukannya untuk
Aku.”[8] Ini bukan sekadar ungkapan
yang manis, seolah-olah Tuhan kita
hanya mendorong kita untuk
mengingat-Nya dan meneladani
cara-Nya menunjukkan belas
kasihan. Yesus dengan khidmat
mengumumkan, “Sesungguhnya,
Aku berkata kepadamu ... kamu
telah melakukannya untuk Aku.” Ia
“telah mempersatukan diri-Nya
dengan setiap orang,”[9] karena Ia
membawa kasih ke kesimpulan
akhirnya: Tidak ada kasih yang lebih
besar dari pada kasih seorang yang
memberikan nyawanya untuk
sahabat-sahabatnya.[10] Menjadi
seorang Kristen berarti masuk ke
dalam kasih Allah yang tak



bersyarat, menyerahkan hidup kita
kepada "kasih Allah yang tak
terbatas."[11]

Dalam adegan Penghakiman
Terakhir, Tuhan kita berbicara
tentang kelaparan, kehausan,
menjadi orang asing, ketelanjangan,
penyakit, dan pemenjaraan.[12]
Karya-karya belas kasih sudah
disajikan di sini secara garis besar.
Para Bapa Gereja sering merujuknya,
dan memulai pembagian yang kini
lazim menjadi karya belas kasih
jasmani dan rohani, tanpa berusaha
menyebutkan setiap bentuk
kebutuhan manusia secara
menyeluruh. Seiring berjalannya
waktu, kewajiban menguburkan
orang mati ditambahkan ke karya-
karya jasmani, disertai dengan karya
rohani mendoakan yang hidup dan
yang mati.

Dalam artikel ini dan selanjutnya,
kita akan meninjau karya-karya ini



di mana kebijaksanaan Kristiani
telah merangkum panggilan kita
untuk berbelas kasih. Karena
sesungguhnya, itu tidak lain adalah
sebuah panggilan—dan panggilan
universal—ketika Tuhan kita berkata
kepada murid-murid-Nya dari
zaman ke zaman:Jadilah murah hati,
sama seperti Bapamu murah hati.[13]
Karya-karya belas kasih membantu
kita memvisualisasikan panggilan ini
secara konkret. “Akan indah jika
Anda dapat menghafalnya sehingga
lebih mudah untuk melakukannya!”
saran Paus baru-baru ini.[14]

Solidaritas antarpribadi

Jika kita menengok ke sekeliling kita
sambil meninjau karya belas kasih
jasmani, kita mungkin awalnya
berpikir bahwa di banyak belahan
dunia, kesempatan untuk
mempraktikkannya tidaklah umum.
Berabad-abad yang lalu, kehidupan
manusia jauh lebih rentan terhadap



kekuatan alam, keinginan manusia,
dan kelemahan jasmani. Sebaliknya,
saat ini, ada banyak negara di mana
pemakaman jenazah atau
penampungan tunawisma jarang
diperlukan (kecuali dalam keadaan
darurat atau bencana alam) karena
lembaga pemerintah sering
menyediakan layanan ini. Meskipun
demikian, di banyak tempat, setiap
karya belas kasih ini masih menjadi
prioritas yang mendesak. Bahkan di
negara-negara paling maju
sekalipun, di samping jaring
pengaman yang disediakan oleh
layanan sosial, kita dapat
menemukan banyak situasi
kemiskinan materi yang parah: yang
disebut "negara-negara dunia
keempat".[15].

Kita semua dipanggil untuk
menyadari kenyataan pahit ini dan
mempertimbangkan bagaimana kita
dapat membantu mengatasinya. Kita
harus membuka mata kita; kita



harus melihat sekeliling kita dan
menyadari bagaimana Tuhan
memanggil kita melalui orang-orang
di sekitar kita. Kita tidak boleh
mengabaikan orang lain,
mengabaikan mereka karena kita
terjebak dalam dunia kita sendiri
yang sempit. Bukan begitu cara Yesus
hidup. Injil sering berbicara tentang
belas kasih-Nya, kemampuan-Nya
untuk merasakan kesedihan dan
berbagi kebutuhan orang lain.”[16]

Langkah pertama dalam karya belas
kasih jasmani adalah solidaritas
dengan mereka yang menderita,
meskipun kita tidak mengenal
mereka. “Kita tidak hanya peduli
dengan masalah setiap orang; kita
juga merasakan solidaritas penuh
dengan sesama warga negara kita
dalam musibah dan kemalangan
yang diderita oleh seluruh
masyarakat, yang memengaruhi kita
dengan cara yang sama.”[17] Sekilas,
sentimen ini mungkin tampak



terpuji tetapi pada akhirnya tidak
terlalu bermanfaat. Namun
solidaritas adalah tanah tempat belas
kasih dapat tumbuh dan menguat.
Kata “solidaritas,” yang berasal dari
kata Latin solidum, menunjukkan
keyakinan untuk menjadi bagian
dari suatu kesatuan, sehingga kita
mengalami suka duka dalam
kehidupan orang lain seperti
mengalami sendiri. Meskipun kata
itu bermakna pada tingkat
manusiawi semata, kata itu
memperoleh kekuatan penuhnya
dalam kehidupan seorang Kristen.
Kamu bukan milikmu sendiri,[18]
kata Paulus kepada jemaat di
Korintus, sebuah pernyataan yang
mungkin dianggap orang dewasa ini
sebagai ancaman terhadap otonomi
mereka. Namun, pernyataan itu
hanya menyampaikan pemikiran
yang diungkapkan oleh para Paus
baru-baru ini bahwa umat manusia,
dan khususnya Gereja, adalah
sebuah "keluarga besar."[19]



Hendaklah kasih persaudaraan tetap
ada... Ingatlah mereka yang di dalam
penjara, seolah-olah mereka juga di
dalam penjara; dan ingatlah mereka
yang diperlakukan dengan buruk,
karena kamu juga berada di dalam
tubuh.[20] Meskipun secara
manusiawi tidak mungkin untuk
mengikuti rasa sakit dan kesedihan
setiap orang, atau untuk menemukan
solusi bagi setiap kebutuhan materi,
kita orang Kristen tidak bisa begitu
saja lepas tangan dari kekhawatiran
ini, karena kita mengasihi dengan
hati Tuhan: Tuhan lebih besar
daripada hati kita, dan Dia
mengetahui segalanya.[21] Ketika
dalam Misa Kudus kita mohon
kepada Allah Bapa agar “dipelihara
oleh Tubuh dan Darah Putra-Mu, dan
dipenuhi dengan Roh Kudus

-Nya, [kita] dapat menjadi satu
tubuh, satu roh dalam Kristus,”[22]
kita merenungkan kepenuhan dari
apa yang sudah merupakan realitas



yang tumbuh secara diam-diam,
“seperti hutan, di mana pohon-
pohon yang sehat memberikan
solidaritas, persekutuan,
kepercayaan, dukungan, keamanan,
ketenangan hati yang bahagia,
persahabatan.”[23]

Solidaritas Kristiani yang sejati
terbentuk terutama dalam doa.
Sebagian besar waktu, kita tidak
akan melihat buah dari doa-doa kita
ini, yang diungkapkan juga dalam
kurban dan persembahan karya kita,
tetapi kita yakin bahwa “semua ini
mengelilingi dunia kita seperti
kekuatan vital.”[24] Untuk alasan
yang sama, Misale Romawi memuat
sejumlah besar Misa untuk berbagai
kebutuhan, yang sesuai dengan
intensi semua karya belas kasih. Doa
Umat Beriman, di akhir Liturgi
Sabda, membangkitkan keprihatinan
kita bagi semua gereja[25] dan bagi
semua pria dan wanita, sehingga kita
dapat berkata bersama Santo Paulus:



Siapakah yang lemah, dan aku tidak
lemah? Siapakah yang dibuat jatuh,
dan aku tidak marah?[26]

Solidaritas juga terungkap dalam
"gerakan sehari-hari yang sederhana
yang mematahkan logika kekerasan,
eksploitasi, dan keegoisan,"
menantang "dunia konsumsi yang
diperburuk" yang pada saat yang
sama "dunia yang menganiaya
kehidupan dalam segala
bentuknya."[27] Pada masa lalu,
merupakan kebiasaan di banyak
keluarga untuk mencium sepotong
roti yang jatuh ke lantai, sebagai
pengakuan atas kerja keras yang
dilakukan untuk mendapatkan
makanan ini, dan sebagai ucapan
syukur karena memiliki sesuatu
yang bergizi untuk dimakan.
"Memberi makan orang yang lapar"
dapat dikonkretkan dengan
memakan apa yang disajikan di
hadapan kita, dengan menghindari
perubahan-perubahan kecil saat



makan, dengan memanfaatkan sisa
makanan secara kreatif. “Memberi
minum kepada yang haus” mungkin
membuat kita lebih berhati-hati
untuk tidak membuang-buang air,
yang persediaannya langka di
banyak tempat.[28]“Memberikan
pakaian kepada yang telanjang” bisa
berarti upaya yang lebih besar untuk
merawat pakaian kita dan
membuatnya awet, memberikan
pakaian dari satu saudara ke
saudara lainnya, tidak mengikuti
tren mode terkini, dan sebagainya.
Pengorbanan kecil atau besar ini
dapat memberi kita sedekah untuk
membawa sukacita bagi yang
membutuhkan, seperti yang
diajarkan Santo Josemaría kepada
anak-anak Santo Raphael; atau untuk
menyumbang dana bagi bantuan
kemanusiaan. Beberapa bulan yang
lalu, Bapa Suci menekankan: “Jika
Yubileum tidak menyentuh kantong,
maka itu bukanlah Yubileum yang
sejati.”[29]



Keramahtamahan: tidak
mengabaikan yang lemah

Orang tua, dengan memulai dari
teladan mereka sendiri, dapat
berbuat banyak untuk membantu
anak-anak mereka hidup seperti ini,
dengan “mengajari mereka untuk
tidak egois dan meluangkan
sebagian waktu mereka dengan
murah hati untuk melayani orang-
orang kurang beruntung lainnya,
melakukan pekerjaan yang sesuai
dengan usia mereka, di mana
mereka dapat menunjukkan dengan
cara yang praktis kepedulian
manusiawi dan supranatural
terhadap sesama mereka.”[30]
Karena kasih diperintahkan (adalah
keliru jika seseorang menunjukkan
kepedulian yang besar terhadap
mereka yang tinggal jauh dan
mengabaikan mereka yang dekat),
perjuangan untuk mengatasi
keegoisan biasanya dimulai di
rumah. Kita semua, baik muda



maupun yang lebih muda, perlu
belajar untuk membuka mata kita
terhadap kebutuhan sehari-hari yang
kecil dari orang-orang yang tinggal
bersama kita. Secara khusus, kita
dipanggil untuk mendampingi
anggota keluarga dan teman-teman
di saat sakit, tanpa menganggap
penderitaan mereka hanya sebagai
gangguan dalam rutinitas kita yang
membutuhkan solusi teknis semata.
“Janganlah membuang aku pada
masa tuaku, janganlah
meninggalkan aku ketika
kekuatanku habis (Mzm 71:9). Inilah
permohonan para lansia, yang takut
dilupakan dan ditolak.”[31] Banyak
kemajuan ilmiah kini tersedia yang
dapat memperbaiki kondisi orang
sakit, tetapi tak satu pun dari
kemajuan ini dapat menggantikan
pendampingan manusiawi yang
diberikan oleh mereka yang
memandang orang sakit dan lansia
bukan sebagai gangguan, melainkan
sebagai “Kristus yang lewat,” Kristus



yang membutuhkan kita untuk
merawat-Nya. Seperti yang ditulis
Santo Josemaría, “orang sakit adalah
Dia,”[32] sebuah ungkapan berani
yang mencerminkan sabda Tuhan
kita yang menuntut: Sesungguhnya
Aku berkata kepadamu ... kamu
telah melakukannya untuk Aku.[33]

Kapan kami melihat Engkau sakit
atau dalam penjara dan
mengunjungi Engkau?[34]
Terkadang sulit untuk melihat Allah
dalam diri mereka yang menderita,
karena mereka mudah berubah
pikiran, banyak menuntut, atau
hanya memikirkan diri sendiri.
Namun demikian, orang sakit
bahkan memiliki hak yang lebih
besar atas kasih kita justru karena
kelemahan mereka. Cahaya ilahi
menyinari wajah orang sakit, yang
menyerupai Kristus yang menderita,
tanpa rupa atau kecantikan yang
membuat kita memandang-Nya, dan



tanpa kecantikan yang membuat kita
menginginkan-Nya.[35]

Maka, merawat orang sakit, lansia,
dan mereka yang sekarat
membutuhkan banyak kesabaran
dan kemurahan hati dalam
meluangkan waktu kita, terutama
ketika penyakit mereka berlangsung
lama. Orang Samaria yang Baik Hati
“juga memiliki komitmen dan hal-hal
yang harus dilakukannya
sendiri.”[36] Mereka yang menolak
bersembunyi di balik dinginnya
solusi yang pada akhirnya berarti
“menyingkirkan” orang-orang yang
secara manusiawi tidak lagi dapat
berkontribusi banyak, tetapi
sebaliknya, seperti Orang Samaria
yang Baik Hati, menjalankan tugas
penting perawatan, dapat
mendengar Tuhan kita berkata
kepada mereka: Jikalau kamu tahu
semua ini, berbahagialah kamu, jika
kamu melakukannya.[37] Bagi
mereka yang telah merawat yang



lemah, Allah menyediakan sambutan
yang lembut: Marilah, hai yang
diberkati oleh Bapa-Ku.[38] “Ukuran
sejati kemanusiaan,” kata Benediktus
XVI, “pada hakikatnya ditentukan
dalam hubungannya dengan
penderitaan dan dengan si
penderita. Hal ini berlaku baik bagi
individu maupun masyarakat.
Masyarakat yang tidak mampu
menerima anggotanya yang
menderita dan tidak mampu
membantu berbagi penderitaan
mereka dan menanggungnya secara
batin melalui ‘belas kasih’ adalah
masyarakat yang kejam dan tidak
manusiawi.”[39] Oleh karena itu,
orang sakit mengembalikan
kemanusiaan kita, yang terkadang
lenyap dalam ritme hiruk pikuk
kegiatan sehari-hari. Mereka
mengingatkan kita bahwa barang-
barang kurang penting daripada
manusia, kegunaan kurang penting
daripada kehidupan.



Beberapa orang, entah karena Tuhan
telah memanggil mereka atau hanya
karena pilihan pribadi, akhirnya
mengabdikan sebagian besar waktu
mereka untuk merawat mereka yang
menderita, tanpa mengharapkan
siapa pun memperhatikan upaya
mereka. Meskipun mereka tidak
ditampilkan dalam buku panduan
wisata, mereka benar-benar
merupakan bagian dari “warisan”
umat manusia, karena mereka
mengajarkan kita bahwa kita ada di
dunia untuk peduli terhadap sesama.
[40] Inilah makna abadi dari
keramahtamahan dan sambutan.
Kita jarang diminta untuk
menguburkan jenazah secara fisik,
tetapi kita dapat mendampingi
mereka yang sedang sekarat dan
keluarga mereka di hari-hari dan
saat-saat terakhir mereka. Oleh
karena itu, menghadiri pemakaman
selalu lebih dari sekadar memenuhi
kewajiban sosial. Jika kita
merenungkan makna terdalam dari



gestur-gestur ini, kita akan
melihatnya sebagai ungkapan
kemanusiaan sejati yang terbuka
terhadap keabadian. "Di sini juga,
belas kasih memberikan kedamaian
bagi mereka yang meninggal dan
mereka yang masih hidup,
memungkinkan mereka untuk
merasakan bahwa Tuhan lebih besar
daripada maut, dan bahwa dengan
tinggal di dalam-Nya, bahkan
perpisahan terakhir pun merupakan
sebuah 'sampai jumpa lagi.'"[41]

Kreativitas: bekerja dengan apa
yang ada di tangan

Pengungsi yang beremigrasi dari
wilayah yang dilanda perang, para
pengangguran, “mereka yang
terbelenggu oleh bentuk-bentuk
perbudakan baru dalam masyarakat
modern”[42] seperti kecanduan
narkoba atau perjudian, atau
hedonisme… Kita melihat begitu
banyak kebutuhan materi di sekitar



kita, dan dapat dengan mudah
kewalahan memikirkan apa yang
harus dilakukan atau di mana harus
memulai. Namun pengalaman
menunjukkan bahwa banyak
inisiatif kecil yang bertujuan untuk
meringankan kebutuhan di sekitar,
dimulai dengan siapa pun yang kita
bisa dan dengan apa yang kita miliki
(seringkali dengan lebih banyak
kreativitas dan humor daripada
waktu, uang, atau bantuan publik),
dapat menghasilkan banyak
kebaikan. Karena kemurahan hati
yang tidak mengharapkan imbalan
menghasilkan respons syukur yang
pada gilirannya memunculkan
inisiatif-inisiatif baru. Belas kasih
melahirkan belas kasih[43] dan
menular. Dengan demikian,
perumpamaan Injil tentang biji
sesawi terpenuhi: Ia adalah biji
terkecil dari semua biji, tetapi setelah
tumbuh, ia menjadi semak yang
paling besar dan menjadi pohon,
sehingga burung-burung di udara



datang dan membuat sarang di
cabang-cabangnya.[44] Kebutuhan
setiap tempat dan kemungkinan
setiap orang sangat beragam.
Pendekatan terbaik adalah mulai
bekerja dengan apa yang kita miliki.
Seiring waktu, dan seringkali dalam
waktu yang lebih singkat dari yang
kita duga, pintu-pintu yang
tampaknya tertutup selamanya
mulai terbuka. Dan kita mulai
menjangkau para tahanan di balik
jeruji besi dan tahanan dari begitu
banyak kecanduan, yang telah
ditinggalkan oleh dunia yang telah
membuang mereka ketika mereka
tampak hancur.

Misalnya, beberapa orang yang
merasa tidak punya waktu untuk
karya-karya belas kasih ini karena
jadwal kerja yang padat mungkin
menemukan cara untuk
mengalihkan sebagian upaya mereka
untuk membantu orang lain keluar
dari kehidupan tanpa tujuan. Sinergi



pun muncul: satu orang memiliki
sedikit waktu untuk didedikasikan
untuk upaya ini, tetapi memberikan
keahlian dan jaringan. Orang lain,
dengan kemampuan berorganisasi
yang lebih rendah, dapat
menawarkan jam kerja yang lebih
panjang. Para pensiunan mungkin
menemukan panorama baru yang
terbuka, seperti masa muda kedua,
di mana mereka dapat mewariskan
pengalaman hidup mereka yang
berlimpah. “Terlepas dari tingkat
pendidikan atau kekayaan
seseorang, setiap orang memiliki
sesuatu untuk disumbangkan bagi
pembangunan peradaban yang adil
dan persaudaraan. Secara praktis,
saya percaya bahwa setiap orang
dapat belajar banyak dari teladan
kemurahan hati dan solidaritas
orang-orang yang paling sederhana;
kebijaksanaan yang murah hati
dalam mengetahui bagaimana
‘membuat makanan lebih



bermanfaat,’ yang sangat
dibutuhkan dunia kita.”[45]

* * * * * *

Mengenang tahun-tahun awalnya
sebagai seorang imam, Santo
Josemaria mengenang bagaimana ia
pergi ke daerah-daerah miskin di
pinggiran Madrid “untuk menghapus
air mata, untuk membantu siapa pun
yang membutuhkan, untuk
memberikan sedikit kehangatan
kepada anak-anak, orang tua, dan
orang sakit; dan untuk menerima
banyak kasih sebagai balasan dan...
sesekali, pelemparan batu.”[46] Dan
ia sudah memimpikan inisiatif-
inisiatif yang, bersama dengan
begitu banyak inisiatif lain yang
dipromosikan oleh umat Kristiani
dan orang-orang beritikad baik
lainnya, kini menjadi kenyataan di
banyak tempat di dunia, dan yang
perlu terus bertumbuh sebagai quasi
fluvium pacis, seperti sungai



perdamaian.[47] “Hari ini, bagi saya,
ini adalah sebuah mimpi, mimpi
yang penuh berkah, yang saya jalani
kembali di banyak daerah pinggiran
kota besar, dimana kita
memperlakukan orang lain dengan
kasih sayang, menatap mata mereka
langsung, karena kita semua
setara.”[48]

[1] Cf. Gen 2:7; Wis 7:1.

[2] Pope Francis, Daily Meditation, 12
November 2013.

[3] Vatican II, Pastoral Constitution 
Gaudium et Spes (7 December 1965),
22.

[4] Cf. 1 Jn 3:1.

[5] Pope Francis, Bull Misericordiae
Vultus (11 April 2015), 9.

https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref1
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref2
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref3
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref4
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref5


[6] Saint Josemaria, Christ is Passing
By, 98.

[7] Cf. Mt 25:36, 44.

[8] Mt 25:40.

[9] Vatican II, Gaudium et Spes, 22.

[10] Jn 15:13.

[11] Pope Francis, Apost. Ex. 
Evangelii Gaudium (24 November
2013), 7; cf. Saint John Paul II, Enc. 
Redemptor Hominis (4 March 1979),
9.

[12] Cf. Mt 25:35-36.

[13] Lk 6:36.

[14] Pope Francis, Angelus message,
13 March 2016.

[15] The phrase “fourth world”
commonly refers to indigenous or
tribal peoples, who are often
stateless. Here it is used more

https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref6
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref7
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref8
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref9
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref10
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref11
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref12
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref13
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref14
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref15


broadly to include any group socially
excluded from global society,
especially marginalized groups living
in a “first world” country in “third
world” material conditions.

[16] Christ is Passing By, 146

[17] Saint Josemaría, Letter, February
14, 1950, 20; quoted in E. Burkhart &
J. López, Vida cotidiana y santidad en
la enseñanza de San Josemaría, vol. 2,
Rialp, Madrid, 2011, p. 314.

[18] 1 Cor 6:19.

[19] Cf. for example, Blessed Paul VI,
Message to the General Assembly of
the United Nations, 24 May 1978;
Saint John Paul II, Enc. Dives in
Misericordia (30 November 1980), 4 &
12 ; Benedict XVI, Message for the 41st

World Day of Peace, 8 December
2007.

[20] Heb 13:1-3.

https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref16
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref17
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref18
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref19
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref20


[21] 1 Jn 3:20.

[22] Roman Missal, Third Eucharist
Prayer.

[23] Pope Francis, Speech to National
Numerous Family Association, 28
December 2014.

[24] Pope Francis, Evangelii Gaudium,
279.

[25] 2 Cor 11:28.

[26] 2 Cor 11:29.

[27] Pope Francis; Enc. Laudato si’
(24 May 2015), 230.

[28] Cf. ibid., 27-31.

[29] Pope Francis, Audience, 10
February 2016.

[30] Saint Josemaria, Conversations,
111.

https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref21
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref22
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref23
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref24
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref25
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref26
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref27
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref28
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref29
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref30


[31] Pope Francis, Apost. Ex. Amoris
Laetitia (19 March 2016), 191.

[32] The Way, 419.

[33] Mt 25:40.

[34] Ibid.

[35] Is 53:2.

[36] Pope Francis, Audience, 27 April
2016.

[37] Jn 13:17.

[38] Mt 25:34.

[39] Benedict XVI, Enc. Spe Salvi (30
November 2007), 38.

[40] Pope Francis, Evangelii gaudium,
209.

[41] Pope Francis, Audience, 10
September 2014.

[42] Pope Francis, Bull Misericordiae
Vultus, 16.

https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref31
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref32
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref33
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref34
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref35
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref36
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref37
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref38
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref39
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref40
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref41
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref42


[43] Cf. Mt 5:7

[44] Mt 13:32.

[45] Pope Francis, Video message to
the People of Rio de Janeiro, 1
January 2015.

[46] Quoted in Michele Dolz, Saint
Josemaría Escrivá, Scepter Press,
2002, p. 19.

[47] Is 66:12 (Vulgate).

[48] Saint Josemaría, Notes from a
family get-together, 1 October 1967,
quoted in Salvador Bernal, Msgr.
Josemaria Escriva de Balaguer: A
Profile of the Founder of Opus Dei,
Scepter, 1977, p.180

pdf | dokumen dibuat secara otomatis
dari https://opusdei.org/id-id/article/

kamu-melakukan-itu-kepada-ku/
(17-01-2026)

https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref43
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref44
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref45
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref46
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref47
https://opusdei.org/en/article/you-did-it-to-me/#_ftnref48
https://opusdei.org/id-id/article/kamu-melakukan-itu-kepada-ku/
https://opusdei.org/id-id/article/kamu-melakukan-itu-kepada-ku/

	Kamu melakukan itu kepada-Ku!

