
opusdei.org

“Jangan
Mendukakan Roh
Kudus”: Hidup
Suam-Suam Kuku

Suam-suam kuku adalah
sebuah penyakit dari hati yang
menyebabkan apa saja yang
dari Tuhan menjadi tidak
menyenangkan bagi kita, dan
bahkan kita meyakinkan diri
bahwa kehidupan sejati ada di
tempat yang lain.

21-10-2025



Salah satu dari teofani (penampakan
Tuhan) yang pertama dan yang
paling terkenal yang tertulis dalam
Kitab Suci adalah ketika malaikat
dari Tuhan menampakan diri kepada
Musa di Gunung Horeb dalam
bentuk Semak duri berapi. “Ketika
Musa melihatnya, tampaklah semak
duri itu menyala, tetapi tidak
terbakar. Musa berkata, ‘Baiklah aku
membelok ke sana untuk memeriksa
penglihatan yang hebat itu. Mengapa
semak duri itu tidak terbakar?’” (Kel
2: 2-3). Allah adalah Kasih, sebuah
api cinta yang selalu baru yang tidak
terpadamkan seiring berjalannya
waktu, hanya menyisakan ranting
yang membara. Kasihnya membara
selamanya, memberikan kehangatan
dan terang bagi mereka yang rela
didekap oleh kasih-Nya. Jadi, Tuhan
berkata kepada Musa, “Aku adalah
Aku” (Kel 3: 14). Dia adalah Kasih,
sebuah cinta yang setia dan abadi.
Dan dengan menciptakan kita serupa
dengan citranya (cf. Kej 1:27). Ia



telah menakdirkan kita untuk cinta
yang sebesar itu: Hati kita tidak
mampu hidup tanpa kasih yang
kurang dari itu. Kasih kita hanya
dapat menjadi cinta yang membara
dengan diperbarui dan bertumbuh
sepanjang waktu.

Mungkin kita telah mengalami
kembali ke rumah tempat kita dulu
tinggal, sebuah tempat yang kita
cintai, tempat dimana kita memberi
dan menerima kasih sayang. Ketika
kembali kita menemukan bahwa
tempat itu kosong dan terbengkalai,
mungkin bahkan sudah hancur. Rasa
sakit yang menusuk hati kita saat
kita berpikir betapa bahagianya kita
disana. Hal yang serupa terjadi
ketika cinta kita tumbuh menjadi
dingin dan memudar. Sungguh
menyedihkan untuk melihat kasih
yang penuh kehangatan telah
menjadi abu, padahal dulunya telah
berjanji sukacita abadi yang
merupakan segalanya bagi kita.



Sayang sekali! Seorang penulis
mengekspresikan itu dengan baik:
“Betapa buruknya jika kamu
mengatakan ‚‘Aku mencintaimu‘ dan
orang lain berteriak balik ‚‘Apa?‘‘‘ [1].
Ini merupakan sebuah deskripsi
sempurna untuk suam-suam kuku,
yakni ketika cinta yang berharga,
yang pernah membahagiakan hati
dan mengisi hidup kita dengan
terang, dihabiskan hingga hampir
padam. Itulah kasih yang tak
tertahan oleh waktu.

Kematian Perlahan

Hati yang sebelumnya pernah
dinyalakan di dalam cinta juga bisa
menjadi dingin. Maka dari itu, sikap
suam-suam kuku bukanlah risiko
bagi seseorang yang baru saja
menyerahkan hatinya dengan cinta
yang murni dan polos. Namun, sikap
ini juga menjadi bahaya nyata bagi
setiap cinta yang telah lama
membara. Ini bukanlah kematian



yang datang seketika, melainkan
penyakit ini berkembang hampir tak
terasa dan berlangsung secara
perlahan seperti white death
(kematian karena hipotermia/ suhu
tubuh yang rendah) di kalangan
pendaki gunung. Perpaduan fatal
antara suhu dingin dan kelelahan
membuat tubuh perlahan kehilangan
daya reaksi dan akhirnya menyerah
sehingga tertidur manis namun
mematikan.

Refleksi tentang suam-suam kuku
sudah muncul sejak awal dalam
sejarah Gereja. Pada abad ketiga dan
keempat, Origenes dan Evagrius
Pontikus berbicara tentang acedia,
suatu keadaan yang memuakkan dan
kemalasan jiwa yang tidak muncul
pada jam-jam awal dari kehidupan,
tetapi ketika matahari telah
menempuh jarak yang cukup jauh
dan bersinar tinggi di langit.
Terinspirasi dari Mazmur 91, mereka
berbicara tentang “iblis tengah hari” 



[2]. Acedia secara harafiah berarti
kelalaian, ketidakpedulian.
Meskipun seiring waktu beberapa
penulis membedakannya dari sikap
suam-suam kuku (tepiditas), kedua
istilah tersebut menunjuk pada
panorama rohani yang sama:
“mendinginnya cinta, yang menjadi
keruh karena kelalaian dan
kemalasan” [3], suatu kecerobohan
yang melemahkan pengabdian
karena “ipsa caritas vacare non
potest; kasih tidak bisa menganggur”
[4], kasih tidak bisa berhenti.

Beato Alvaro pernah sekali menulis
tulisan yang sangat kuat tentang
bahaya berkembangnya sikap suam-
suam kuku: “Kehendak orang yang
suam-suam kuku menjadi kabur
kemampuannya untuk melihat
kebaikan, sementara ia justru
mencari-cari apa saja yang
menyenangkan egonya sendiri.
Dalam keadaan demikian, ampas
dan kebusukan dari keegoisan dan



kesombongan menumpuk di dalam
jiwa. Seiring waktu, hal-hal itu
memberi cita rasa yang semakin
duniawi pada perilaku orang
tersebut. Jika kejahatan ini tidak
dihentikan segera, keinginan-
keinginan yang paling hina, yang
tercemar oleh endapan busuk dari
sikap suam-suam kuku itu, akan
semakin menguat. Timbul keinginan
untuk mencari kompensasi. Muncul
sifat mudah tersinggung ketika
menghadapi tuntutan atau
pengorbanan sekecil apapun.
Keluhan-keluhan dilontarkan tanpa
alasan nyata. Percakapan menjadi
kosong atau berpusat pada diri
sendiri (...). Kegagalan dalam
mortifikasi dan kesederhanaan pun
tampak. Indra-indra terbangun
dengan gejolak yang keras. Kasih
menjadi dingin dan semangat
kerasulan yang memungkinkan
seseorang berbicara tentang Allah
dengan keyakinan sejati menjadi
hilang.” [5]



Inilah jalan menuju sikap suam-
suam kuku. Secara bertahap,
kesedihan masuk ke dalam jiwa dan
menggelapkan segalanya. Apa yang
dulu telah memenuhi hati kita kini
tidak lagi berarti apa-apa, dan kita
mulai berpikir dengan cara pandang
duniawi. Sikap suam-suam kuku
merusak indera jiwa, membuat kita
lelah terhadap yang berasal dari
Allah, bahkan kita mulai
meyakinkan diri sendiri bahwa
kehidupan sejati ada di tempat lain.
Berdasarkan pengalamannya
sendiri, St. Agustinus menulis: “Aku
tidak heran bahwa roti yang terasa
menjijikan bagi lidah yang sakit,
terasa lezat bagi yang sehat, dan
bahwa cahaya, yang menyakitkan
bagi mata yang sakit, menyenangkan
bagi mata yang sehat”.[6]

Bagaimana seseorang bisa sampai
pada keadaan ini? Bagaimana cinta
yang semula berkobar bisa menjadi
begitu dingin? Kita bisa mengatakan



bahwa semuanya bermula dari
kekecewaan terhadap hidup,
mungkin karena pengalaman pahit
dan kesulitan tertentu, yang
membuat seseorang kehilangan
ketulusan dan semangat dari
langkah-langkah awalnya. Titik balik
itu mungkin lewat tanpa terlalu
disadari, tetapi telah menembus jauh
ke dalam jiwa. Orang itu mulai
mengurangi waktu bagi Allah karena
rencana hidup terasa seperti
tumpukan kewajiban, ia berhenti
bermimpi dan berjuang untuk misi
kerasulan, mungkin karena
permusuhan lingkungan, atau
karena putus asa melihat sedikit
buah yang dihasilkan. “Kita semua
tahu dari pengalaman bahwa
terkadang suatu tugas tidak
membawa kepuasan yang kita cari,
hasilnya sedikit dan perubahan
berjalan lambat, sehingga kita
tergoda untuk menjadi letih. Namun,
menurunkan tangan sejenak karena
kelelahan tidak sama dengan



menurunkannya untuk selamanya,
dikalahkan oleh ketidakpuasan yang
terus menerus dan kelambanan yang
mengeringkan jiwa” [7].
Ketidakpuasan semacam ini secara
bertahap mendinginkan hati
“melalui kelalaian, apatis,
ketidakpedulian saat melakukan
pemeriksaan batin harian. Hari ini
kita mengabaikan hal ini, besok kita
anggap remeh hal itu, kita
menghilangkan suatu mati raga
tanpa alasan, kita membiarkan
ketidakjujuran..., dan dengan begitu
kita semakin terbiasa pada hal-hal
yang tidak menyenangkan hati Allah
dan gagal mengubah perilaku
pemeriksaan batin menjadi bahan
perjuangan kita. Jangan pernah lupa,
begitulah seseorang memulai jalan
menuju suam-suam kuku. Melalui
celah-celah dari pemeriksaan batin
yang sembrono, masuklah sikap
dingin yang akhirnya membekukan
jiwa”.[8]



Tuhan mengetuk pintu hati
kita

Dalam ayat-ayat pembuka Kitab
Wahyu, terdapat tulisan tegas yang
mencengangkan: “Aku tahu segala
pekerjaanmu, engkau tidak dingin
dan tidak panas. Alangkah baiknya
jika engkau dingin atau panas! Jadi
karena engkau suam-suam kuku,
dan tidak dingin atau panas, aku
akan memuntahkan engkau dari
mulut-Ku” (Why 3:15-16). Ayat
berikutnya, yang barangkali kurang
dikenal, membantu kita memahami
apa yang dimaksud Allah dengan
kata-kata yang begitu tajam: “Karena
engkau berkata, aku kaya, aku telah
memperkaya diriku, dan aku tidak
kekurangan apa-apa, padahal
engkau tidak tahu bahwa engkau
malang, sengsara, miskin, buta, dan
telanjang” (Why 3:17-18). Kumpulan
kutipan ini, yang mungkin terkesan
keras terhadap orang yang suam-
suam kuku, sebenarnya memberi



kita sekilas pandang hati Allah.
Tuhan berbicara dengan tegas agar
mereka menyadari situasi merekam
mirip dengan orang dalam
perumpamaan Injil tentang seorang
kaya yang telah panen melimpah,
berkata pada dirinya sendiri:
“Jiwaku, banyak barang tertimbun
untuk bertahun-tahun lamanya;
beristirahatlah, makanlah,
minumlah, bersenang-
senanglah” (Luk 12:19).
Kesalahannya adalah ia menimbun
harta bagi dirinya sendiri, alih-alih
menjadi “kaya di hadapan
Allah” (Luk 12:21). Ia gagal
menyadari bahwa ia berpusat pada
dirinya sendiri dan dengan demikian
menuju kebinasaan.

Sesudah kutipan tegas dalam Kitab
Wahyu, terdapat juga kutipan lain
yang dipenuhi dengan kepedulian
seorang Bapa, menunjukkan bahwa
Allah bukan saja tidak berputus asa
atas diri kita, melainkan melakukan



segala sesuatu untuk mengubah hati
kita: “Maka Aku menasihatkan
engkau, supaya engkau membeli
daripada-Ku emas yang telah
dimurnikan dalam api, agar engkau
menjadi kaya, dan juga pakaian
putih, supaya engkau berpakaian
dan jangan kelihatan
ketelanjanganmu yang memalukan
itu, dan lagi minyak untuk melumas
matamu, supaya engkau dapat
melihat. Barangsiapa Kukasihi, ia
Kutegur dan Kuhajar, sebab itu
relakanlah hatimu dan bertobatlah!
Lihat, Aku berdiri di muka pintu dan
mengetuk, jikalau ada orang yang
mendengan suara-Ku dan membuka
pintu, Aku akan masuk
mendapatkannya dan Aku makan
bersama-sama dengan dia, dan ia
bersama-sama dengan Aku” (Why 3:
18-20). Allah ingin mengangkat kita
keluar dari keadaan yang
menyedihkan ini. Ia mengetuk pintu
jiwa kita karena Ia rindu agar kita
kembali kepada keintiman dengan-



Nya... tetapi Ia juga membutuhkan
bagian kita: agar kita mengambil
langkah untuk menyalakan kembali
cinta kita kepada-Nya.

Mencegah dan
Menyembuhkan Sikap Suam-
Suam Kuku

“Tangkaplah bagi kami rubah-rubah
itu, rubah kecil yang merusak kebun
anggur kami, sebab kebun anggur
kami sedang berbunga” (Kid 2: 15).
Sikap suam-suam kuku mulai
merasuk ke dalam jiwa ketika
kepekaan terhadap Allah hilang,
ketika kepercayaan berubah menjadi
kelalaian. Kita mungkin tidak
mampu mempersembahkan
kesempurnaan tanpa cela kepada
Tuhan, tetapi kita bisa bersikap
penuh perhatian dan kepekaan
terhadap-Nya. Pertobatan adalah
bagian dari sikap penuh perhatian
ini, ketika kita menyadari bahwa kita
telah memperlakukan Dia dengan



buruk atau kurang kasih sayang. Kita
harus memberi perhatian pada hal-
hal kecil dan membangkitkan
penyesalan atas perlawanan kita
terhadap kasih, seperti melewatkan
atau menunda doa karena
kesibukan, datang terlambat makan
malam karena lebih mengutamakan
urusan sendiri, menunda pelayanan
karena kemalasan, atau
menunjukkan wajah masam kepada
seseorang... Tindakan pertobatan,
bahkan untuk hal-hal seperti ini,
menyalakan kembali jiwa dan
memungkinkan kita untuk memulai
dari awal. “Memulai dari awal? Ya,
memulai dari awal. Dalam kasus
saya (dan saya membayangkan hal
yang sama terjadi pada kamu), saya
memulai dari awal setiap hari, setiap
jam, setiap kali saya membuat satu
tindakan pertobatan, saya memulai
dari awal.”[9]

Sebelumnya, kita telah menyebutkan
perlunya menumbuhkan sikap



pemeriksaan batin, yang menuntut
kejujuran dengan Allah dan dengan
diri kita sendiri [10]. Dari sinilah lahir
kejujuran dengan mereka yang
menyertai kita dalam perjalanan
menuju Allah; sebuah kejujuran yang
penuh dengan sikap rendah hati,
membiarkan diri kita ditegur,
sehingga kasih kita tetap hidup.
“Kejujuran dan sikap suam-suam
kuku adalah musuh, dan keduanya
saling menyingkirkan. Oleh karena
itu, siapapun yang jujur akan
menemukan kekuatan untuk
berjuang dan menghindari jalan
sikap suam-suam kuku yang sangat
berbahaya” [11].

Kasih kita kepada Allah tetap muda
dan diperbarui ketika kita
membagikannya kepada orang lain.
“Ketika sepotong arang gagal
menyalakan api, itu pertanda bahwa
ia mulai mendingin, hampir
seluruhnya berubah menjadi abu”,
kata St. Josemaria suatu kali [12].



Memang ketika hati tidak lagi
berkobar dengan kerinduan agar
orang lain mendekat kepada Allah
atau bahkan berjalan bersama kita
di jalan menuju kesucian, itu adalah
tanda bahwa kita mungkin telah
tertidur. Tetapi ada obat yang
mampu membangunkan kita
kembali: “Lupakanlah dirimu
sendiri... Biarlah ambisimu adalah
hanya untuk hidup bersama dengan
saudara-saudaramu, untuk jiwa-jiwa,
untuk Gereja, singkatnya, untuk
Allah” [13].

Kemurahan hati yang besar adalah
penawar hebat untuk sikap suam-
suam kuku. Itu berarti
mempersembahkan yang terbaik
dan paling berharga dalam hidup
kita kepada Tuhan. St. Yohanes
menceritakan bahwa ketika Yesus
berada di Betania, Maria
“mengambil setengah liter minyak
narwastu murni yang mahal
harganya, meminyaki kaki Yesus dan



menyekanya dengan rambutnya, dan
bau minyak semerbak di seluruh
rumah” (Yoh 12: 1-3). Minyak harum
terbaik, harta kita yang paling besar,
waktu kita yang terbaik, seharusnya
diperuntukkan bagi Tuhan.
Sebaliknya, ketika kita mulai
membuat perhitungan kritis, seperti
Yudas yang menilai segala sesuatu
yang dipersembahkan untuk Yesus
sebagai sebuah pemborosan, itu
adalah tanda buruk. “Mengapa
minyak narwastu ini tidak dijual tiga
ratus dinar dan uangnya diberikan
kepada orang-orang miskin?” (Yoh
12:5). Kelak, Yudas akan menjual
sang Guru dengan harga seorang
budak... (lih. Mat 26:15).
Pengorbanan, kemenangan, dan mati
raga yang besar maupun kecil akan
menyalakan api di dalam diri kita
dan menolong kita menghindari
bahaya suam-suam kuku. Hal-hal itu
mengingatkan hati kita bahwa
meskipun rapuh, hati ini mampu
mencintai dengan cinta yang besar:



“Jadikan aku seperti salju, Tuhan, /
untuk sukacita manusia, / seperti
tanah liat di tangan-Mu, / seperti api
bagi cinta-Mu” [14].

Semua penanganan ini dapat
dirangkum dalam kata-kata dari St.
Paulus yang menyentuh hati:
“Janganlah kamu mendukakan Allah
Roh Kudus” (bdk. Ef 4:30). Roh
Kudus, yang tidak pernah berhenti
berusaha membentuk Yesus dalam
diri kita, membutuhkan kita untuk
tanggap dan taat pada inspirasi-Nya.
Di bawah naungan-Nya, hidup kita
akan memperoleh makna perutusan
yang sama sekali berbeda dari
kalkulasi suam-suam kuku atau
sikap biasa-biasa saja. Sebaliknya,
Roh Kudus menjadikan hidup kita
sebagai sebuah petualangan:
“Mereka yang memilih meneladani
seluruh hidupnya pada Yesus tidak
lagi memilih tempatnya sendiri,
mereka pergi kemanapun mereka
diutus, siap sedia menjawab Dia



yang memanggil. Mereka bahkan
tidak memilih waktunya sendiri.
Rumah tempat mereka tinggal
bukanlah milik mereka, sebab Gereja
dan dunia adalah ruang terbuka bagi
perutusan mereka. Kekayaan
mereka adalah menempatkan Tuhan
di pusat hidup mereka dan tidak
mencari apapun lagi bagi diri
mereka sendiri (...). Dengan
menemukan kebahagiaan mereka
dalam Tuhan, mereka tidak puas
dengan hidup yang biasa-biasa saja,
tetapi berkobar dengan keinginan
untuk memberi kesaksian dan
menjangkau orang lain. Mereka suka
mengambil risiko dan berangkat,
tidak terbatas pada jalan yang sudah
dilalui, tetapi terbuka dan setia pada
jalan yang ditunjukkan Roh Allah.
Alih-alih sekadar bertahan hidup,
mereka bersukacita dalam
mewartakan Injil” [15].

* * *



Tidak ada sedikit pun noda sikap
suam-suam kuku dalam hidup
Bunda kita. Jika api yang membuat
semak menyala melambangkan
kehadiran Allah, maka semak itu
sendiri mewakili pribadi Santa
Perawan Maria, yang bercahaya
tanpa habis terbakar oleh kehadiran
Roh Kudus, Api Kasih Ilahi: “Engkau
berkobar seperti semak yang
diperlihatkan kepada Musa, namun
tidak habis terbakar. Meleleh dalam
api, engkau justru memperoleh
kekuatan dari api itu, tetap berkobar
selamanya”[16]. Kita mohon
kepadanya agar membantu kita
menjaga cinta kepada Allah tetap
menyala; semoga cinta kepada Santa
Maria menyalakan hati kita dengan
sebuah “api yang hidup”[17].

[1] J. D. Salinger, Raise High the Roof
Beam, Carpenters & Seymour: An



Introduction, Edhasa, Barcelona,
1986, p. 80.

[2] Cfr. E. Boland, “Tiédeur,” 
Dictionnaire de Spiritualité, vol. 15, c.
918. Cf. Ps 91 (90):6: “Thou shalt not
be afraid of the terror by night, nor
of the arrow that flieth by day; nor of
the pestilence that spreadeth in
darkness, nor of the scourge that
wasteth in the daytime.”

[3] F. Ocáriz, In the Light of the Gospel,
Scepter, New York, 2021, pg. 68.

[4] St. Agustín, In Psalmum 31
enarratio 5.

[5] Bl. Álvaro, pastoral letter, 9-I-1980,
no. 31 (Family Letters II, no. 275; AGP,
library, P17).

[6] St. Agustine, Confessions VII,
Chapter 16 no. 22.

[7] Pope Francis, Evangelii gaudium,
no. 277.



[8] Bl. Álvaro, Pastoral letter, 8-
XII-1976, no. 8 (Family Letters II, no.
116; AGP, library, P17).

[9] St. Josemaría, In Dialogue with the
Lord, no. 29.

[10] Cfr. St. Josemaría, Letter 1, no. 34.

[11] St. Josemaría, Instruction 8-
XII-1941, note 122.

[12] St. Josemaría, quoted in Crónica,
1973, pgs. 640-641 (AGP, library, P01).

[13] San Josemaría, Furrow, n. 630.

[14] E. de Champourcin, Presencia a
oscuras, Rialp, Madrid, 1952, pg. 21
(our translation).

[15] Pope Francisco, Homily, 30-
VII-2016.

[16] Cfr. St. Amadeus of Lausanne, 
Homilies in Praise of Blessed Mary
(Sources Chrétiennes, 72), III,
313-317.



[17] St. Josemaría, The Way, n. 492.

José Brage

pdf | dokumen dibuat secara otomatis
dari https://opusdei.org/id-id/article/

jangan-mendukakan-roh-kudus-hidup-
suam-suam-kuku/ (16-01-2026)

https://opusdei.org/id-id/article/jangan-mendukakan-roh-kudus-hidup-suam-suam-kuku/
https://opusdei.org/id-id/article/jangan-mendukakan-roh-kudus-hidup-suam-suam-kuku/
https://opusdei.org/id-id/article/jangan-mendukakan-roh-kudus-hidup-suam-suam-kuku/

	“Jangan Mendukakan Roh Kudus”: Hidup Suam-Suam Kuku
	Kematian Perlahan
	Tuhan mengetuk pintu hati kita
	Mencegah dan Menyembuhkan Sikap Suam-Suam Kuku


