
opusdei.org

Jalan Menuju ke 100
Tahun (6): Kerja,
Sesuatu yang
Kodrati bagi
Manusia

Dimulai dari evolusi kerja
sepanjang sejarah, artikel ini
menawarkan refleksi tentang
martabatnya dan pentingnya
dalam kehidupan manusia.
Terinspirasi oleh ajaran St.
Josemaría, tulisan ini
menghadirkan kerja sebagai
tempat perjumpaan dengan
Allah dan sebagai sarana
pengudusan.



20-10-2025

VI. Kerja, kondisi kodrati pribadi
manusia

Ketika kita menengok kembali
sejarah manusia, sungguh
mengejutkan melihat bagaimana
kerja berevolusi selama berabad-
abad. Sekitar 12.000 tahun yang lalu,
para leluhur kita—yang sebelumnya
hidup dari berburu dan meramu—
mulai mengolah tanah. Peternakan
berangsur meningkat, menjadi
semakin produktif. Perkembangan
alat-alat mekanis, mula-mula
sederhana lalu kian kompleks,
mengubah kerajinan, pertanian,
konstruksi, dan produksi tekstil.
Energi, yang pada awalnya
bergantung pada unsur-unsur alam
dan tenaga hewan atau manusia
sendiri, digantikan oleh mesin uap
pada akhir abad ke-18, dan



kemudian oleh mesin pembakaran
dalam serta sistem propulsi jet.
Kemajuan ilmu pengetahuan
memungkinkan penemuan dan
pemanfaatan listrik, transmisi
gelombang elektromagnetik, dan
pengendalian energi nuklir.
Sepanjang abad ke-20, teknologi
semakin luas diintegrasikan ke
dalam dunia kerja. Dalam beberapa
dekade terakhir, mikroprosesor telah
mempermudah pemrosesan
informasi dan pengendalian mesin.
Cara kita membangun, bepergian,
berkomunikasi, mengajar, dan
belajar telah berubah. Cara kita
bekerja telah berubah, dan akan
terus berubah.

Adakah sesuatu yang tetap di tengah
perkembangan yang terus-menerus
ini? Apa yang, secara antropologis,
mendefinisikan kerja manusia
melampaui semua perubahan ini?
Tidak seperti makhluk hidup
lainnya, manusia tidak bekerja



semata-mata untuk memenuhi
kebutuhan dasar, seperti
kelangsungan hidup, makanan, atau
reproduksi. Kita juga mampu
merencanakan masa depan,
mentransformasikan lingkungan
sesuai kebutuhan vital kita,
menciptakan karya seni, serta
mewariskan pengetahuan kepada
generasi mendatang, sehingga
kemajuan menjadi mungkin. Pada
akhirnya, kerja membuat kita tetap
hidup.

Namun, dalam dunia kuno — baik
dalam budaya Greko-Romawi
maupun dalam tradisi non-
Alkitabiah lainnya — kerja tidak
menikmati martabat khusus. Kerja
justru dikaitkan dengan sifat
kehambaan, khas dari kondisi
manusia yang letih dan berada di
bawah. Pemenuhan sejati dalam
hidup ditemukan dalam waktu
luang, yang dipahami sebagai
kesempatan untuk menikmati



kesenangan intelektual, seperti
filsafat, atau berbagai bentuk
distraksi dan hedonisme. Mungkin
karena konsep dasar ini, beberapa
arus asketisme Kristiani pada abad-
abad berikutnya memandang kerja
sebagai sekadar sarana agar tetap
sibuk, hampir seperti penawar
terhadap bahaya kemalasan dan
lamunan.

Filsafat modern dan kontemporer
kerap menimbang relasi antara
manusia dan teknologi, sering
berayun antara dua ekstrem: di satu
sisi, keyakinan optimistis bahwa
sejarah akan membawa kita kepada
capaian yang kian besar, bahkan
sampai melampaui kerja melalui
penggantian total manusia oleh
mesin; dan di sisi lain, pesimisme
katastrofik yang khawatir bahwa
kemajuan tekniko-ilmiah yang tak
terkendali pada akhirnya akan
mengarah pada kehancuran umat



manusia dan planet yang
menopangnya.

Sebagaimana diketahui, teologi dan
Magisterium Gereja telah banyak
merefleksikan tentang kerja,
terutama dengan menyoroti dimensi
etis dan moralnya, yang melahirkan
Ajaran Sosial Gereja. Namun, refleksi
tentang nilai rohani dari kerja jauh
kurang berkembang. Tidak lazim
ditemukan para penulis atau
dokumen yang membahas
dinamisme yang dikandung kerja
dalam kehidupan rohani Kristiani;
tentang kerja sebagai tempat dialog
antara Allah dan manusia serta
sebagai ruang pewartaan Injil dan
pembangunan Kerajaan Allah. Inilah
sebabnya ajaran St. Josemaría
Escrivá menimbulkan minat khusus
dewasa ini. Pendiri Opus Dei itu
mengajarkan bahwa kerja—dan,
secara perpanjangan, kehidupan
biasa—adalah tempat perjumpaan
dengan Allah dan lingkup di mana



kebanyakan orang dapat mencari
kekudusan. Kerja menumbuhkan
jejaring relasi manusia yang
mendukung kerasulan Kristiani dan
menjadi bahan yang harus
dikuduskan demi memerahkan
masyarakat tempat kita hidup agar
lebih Kristiani, dan karena itu lebih
manusiawi. Bahkan, kita dapat
berbicara tentang suatu panggilan
khusus kepada kekudusan di dalam
dan melalui kerja. Kedekatan
peringatan seabad berdirinya Opus
Dei (1928–2028) menjadi kesempatan
untuk menemukan kembali
relevansi pesan ini dan menghargai
sumbangannya bagi perutusan
Gereja dan kehidupan sosial, dalam
dunia di mana bentuk-bentuk kerja
yang baru membentuk masa kini dan
menuntun masa depan.



Sebuah berkat, bukan
hukuman

Mereka yang mendekati ajaran
pendiri Opus Dei sering terkejut oleh
penekanannya yang kuat pada
martabat kerja, suatu martabat yang
ia tempatkan dalam konteks
penciptaan, bahkan sebelum dosa
Adam:

“Sebagaimana telah saya wartakan
sejak 1928, kerja bukanlah kutukan;
juga bukan hukuman atas dosa.
Kitab Kejadian sudah berbicara
tentang kenyataan kerja sebelum
Adam memberontak melawan Allah.
Menurut rencana Tuhan kita, kerja
dimaksudkan menjadi ciri tetap
manusia yang, melalui kerja, akan
bekerja sama dalam tugas
penciptaan yang amat
besar” (Friends of God, no. 81).

Jangan keliru tentang hal ini.
Kewajiban manusia untuk bekerja



bukanlah konsekuensi dari dosa asal,
dan bukan pula sekadar penemuan
zaman modern. Itu adalah sarana
yang tak tergantikan yang Allah
percayakan kepada kita di bumi ini.
Kerja dimaksudkan untuk memenuhi
hari-hari kita dan menjadikan kita
pengambil bagian dalam kuasa
kreatif Allah. Kerja memungkinkan
kita mencari nafkah dan, pada saat
yang sama, menuai ‘buah-buah
kehidupan kekal’ (Yoh 4:36), sebab
‘manusia dilahirkan untuk bekerja
seperti burung dilahirkan untuk
terbang’ (Ayb 5:7)” (Friends of God,
no. 57).

Maka, kerja adalah kondisi awal dan
panggilan kodrati setiap manusia:
“Kerja adalah panggilan asli
manusia. Itu adalah berkat dari
Allah, dan mereka yang
menganggapnya sebagai hukuman
sungguh keliru. Tuhan, Bapa yang
terbaik, menempatkan manusia



pertama di Firdaus ut operaretur,
supaya ia bekerja” (Furrow, no. 482).

Jika kita ingin memahami makna
dan nilai kerja, kita harus mulai dari
citra Allah yang tertanam pada
setiap manusia, bukan dari dosa dan
konsekuensinya. Misi dari karya
baru yang dirasakan St. Josemaría
dipanggil untuk dibentuk dalam
Gereja adalah memulihkan nilai dan
martabat asli dari kerja:

“Sudah pasti, putri-putriku dan
putra-putraku, dengan datang ke
Opus Dei dan bertindak demikian,
yang kita lakukan hanyalah
mengingatkan bahwa Allah
menghendaki kita mengasihi kerja.
Ketika Kitab Suci mengisahkan
penciptaan manusia pertama,
dikatakan bahwa Tuhan Allah
mengambil manusia dan
menempatkannya di taman Eden, ut
operaretur, untuk bekerja (Kej 2:15).
Kerja tetap merupakan realitas yang



sama setelah dosa, meskipun kini—
karena dosa itu—terkait dengan rasa
sakit dan kelelahan: engkau akan
makan roti dengan peluh wajahmu
(Kej 3:19), demikian kita baca dalam
Kejadian. Kerja bukan sesuatu yang
kebetulan. Itu adalah hukum bagi
kehidupan manusia” (Surat 14, no.
3).

Memang, ini soal “mengingat
kembali” sesuatu yang mungkin
terlewat dalam tafsiran tertentu atas
Kitab Kejadian: kerja bukan
hukuman, melainkan berkat. Orang
tua pertama kita tidak menerima
sekadar perintah atau tugas yang
bersifat hamba dari Allah. Ia
menganugerahkan pada mereka
sebuah berkat sejati: “Allah
memberkati mereka, seraya
berfirman, ‘Beranakcuculah dan
bertambah banyak; penuhilah bumi
dan taklukkanlah itu; berkuasalah
atas ikan-ikan di laut, burung-
burung di udara, dan atas segala



binatang yang bergerak di
bumi’” (Kejadian 1:28). Tak ada yang
lebih jauh dari semangat biblis
daripada memandang kerja sebagai
kutuk. Laki-laki dan perempuan
tetap, sesudah dosa Adam,
“pengelola” dan “penjaga” bumi,
sebagaimana dikehendaki Sang
Pencipta, meskipun kerja mereka
kini menuntut jerih payah dan kerap
serba genting serta tidak pasti.
Sekalipun mereka terpapar risiko
dosa, seperti ditunjukkan kisah
Menara Babel (bdk. Kej 11:1–9),
manusia dapat menyembah Allah
melalui kerja mereka yang cermat
dan tekun: mereka membangun
altar, membuat tabut perjanjian, dan
mendirikan Bait Suci Yerusalem.

Selama masih ada laki-laki
dan perempuan di bumi

Fakta bahwa, sejak awal, kerja
merupakan dimensi eksistensial dari
setiap kehidupan manusia, bersama



dengan keberagaman cara aktivitas
manusia menampakkan diri,
mendorong St. Josemaría untuk
merumuskan dua pertimbangan
mendasar. Yang pertama adalah
bahwa panggilan kepada kekudusan
di tengah dunia, yang menjadi
panggilan Allah bagi setiap orang
Opus Dei, harus—dalam suatu cara—
mencakup panggilan profesional dan
manusiawi yang masing-masing
sudah dijalani atau sedang
dipersiapkan untuk dijalani:

“Yakinkanlah dirimu bahwa
panggilan profesional kita
merupakan bagian esensial dan tak
terpisahkan dari kondisi kita sebagai
orang Kristiani. Tuhan kita
menghendaki kalian menjadi kudus
di tempat kalian berada, dalam
pekerjaan yang telah kalian pilih
karena alasan apa pun. Bagi saya,
setiap pekerjaan yang tidak
bertentangan dengan hukum ilahi
adalah baik dan mulia, serta mampu



diangkat ke tataran adikodrati, yakni
dimasukkan ke dalam arus kasih
yang terus-menerus yang menjadi
ciri hidup seorang anak
Allah” (Friends of God, no. 60).

Kedua, mengingat kekayaan dan
keberagaman bentuk yang diambil
oleh kerja manusia serta keadaan
khusus kehidupan sehari-hari,
panggilan kepada kekudusan di
dalam dan melalui kerja
mengandung, hampir sebagai
konsekuensi alami, suatu panggilan
universal kepada kekudusan.

Jalan yang ditetapkan oleh karya
baru itu dimaksudkan untuk
bertahan sampai akhir zaman,
karena, sebagaimana ditulis St.
Josemaría, akan selalu ada laki-laki
dan perempuan yang bekerja di
bumi: “Karya ini akan ada selama
masih ada laki-laki dan perempuan
di bumi” (Surat 3, no. 92).



Tidak diragukan, universalitas
panggilan kepada kekudusan
berakar pada sakramen baptis,
bukan pada kerja. Baptislah yang
membentuk orang beriman menjadi
serupa dengan Yesus Kristus,
mengundang mereka untuk
menghidupi sepenuhnya identifikasi
dengan-Nya sepanjang seluruh hidup
mereka. Semua anggota Umat Allah
— para pelayan tertahbis dan kaum
awam, kaum religius dan mereka
yang hidup bakti, laki-laki dan
perempuan, sehat dan sakit —
dipanggil untuk berusaha meraih
kesempurnaan Kristiani.

Namun, pemahaman bahwa
kekudusan dapat dikejar melalui
kerja dan kehidupan biasa (bdk.
Surat 3, no. 2) memungkinkan
pendiri Opus Dei menunjukkan
bahwa universalitas ini, dalam
praktiknya, dapat diakses oleh setiap
orang. Dengan demikian, tegasnya,
jalan-jalan ilahi di bumi terbuka



(bdk. Christ is Passing By, n.. 21;
Friends of God, n.. 314), karena
semua pekerjaan dan kegiatan
sehari-hari dapat menjadi tempat
perjumpaan dengan Allah (bdk.
Friends of God, nos. 149, 208).

Berikut dua teks yang secara khusus
penting:

Berangkatlah, anak-anakku, ke setiap
sudut bumi. Di mana pun orang jujur
dapat hidup, di sana kita akan
menemukan udara untuk bernapas.
Kita harus ada di sana, membawa
sukacita kita, kedamaian batin, dan
kerinduan untuk membawa jiwa-
jiwa kepada Kristus. Di manakah
tempat-tempat yang kumaksud: di
mana para intelektual berada? Ya, di
mana para intelektual berada. Di
mana para pekerja manual berada?
Ya, di mana para pekerja manual
berada. Dan dari tugas-tugas ini,
yang manakah yang terbaik? Akan
kukatakan apa yang pernah



kukatakan kepada kalian: pekerjaan
mana pun yang dilakukan dengan
kasih kepada Allah yang lebih besar
itulah yang lebih bernilai. Ketika
kalian bekerja dan menolong teman,
rekan kerja, atau tetangga kalian
sedemikian rupa hingga mereka
tidak menyadarinya, kalian sedang
menyembuhkan mereka; kalian
adalah Kristus yang menyembuhkan;
kalian adalah Kristus yang hidup
tanpa meremehkan, bersama
mereka yang membutuhkan
kesembuhan, sebagaimana kapan
saja salah satu dari kita pun
mungkin
membutuhkannya” (Pertemuan di
Teater Coliseo, Buenos Aires, 23-
VI-1974).

“Apakah kalian mengira hal kecil bila
dikatakan bahwa kita dapat dan
harus menjadi kudus di tengah
jalanan, bahwa orang yang menjual
es krim dengan gerobak, pegawai
yang bekerja di dapur sepanjang



hari, direktur bank, profesor
universitas, pekerja ladang, dan kuli
angkut yang memanggul koper di
punggungnya... dapat dan harus
menjadi kudus? Kita semua
dipanggil kepada
kekudusan!” (Pertemuan di São
Paulo, 30-V-1974, dikutip dalam S.
Bernal, Msgr. Josemaría Escrivá de
Balaguer; A Profile of the Founder of
Opus Dei, Scepter, London 1977).

Kedua teks tersebut, terutama yang
kedua, mengembangkan
universalitas panggilan kepada
kekudusan dengan secara langsung
menyebut beragam aktivitas, profesi,
dan pekerjaan. Jika semua kerja yang
jujur dapat dikuduskan dan menjadi
tempat perjumpaan dengan Allah,
maka panggilan kepada kekudusan
itu seluas dan seuniversal berbagai
segi dunia kerja yang dijalankan oleh
laki-laki dan perempuan di segala
zaman.



Keyakinan St. Josemaría bahwa
karya baru yang ia rasakan
terinspirasi untuk memulainya akan
bertahan sepanjang waktu
didasarkan pada suatu kepastian
yang sederhana namun mendalam:
karena bekerja adalah kondisi
kodrati manusia, maka pengudusan
kerja akan selalu mungkin. Akan
selalu mungkin untuk mengasihi dan
hidup dalam kehadiran Allah di
tengah kehidupan sehari-hari.

Jalan yang ia usulkan bukanlah
suatu penyesuaian bagi kaum awam
dari bentuk-bentuk kesaksian
Kristiani lainnya yang, berdasarkan
konsekrasi khusus atau kaul
kanonik, menuntut pengabdian total
pada doa kontemplatif dan berbagai
bentuk keterpisahan dari dunia. St.
Josemaría tahu bahwa ia sedang
berbicara kepada orang-orang yang
tenggelam dalam kegiatan sekuler.
Mereka pun dapat mencapai puncak
kehidupan doa yang mendalam dan



persatuan dengan Allah. Hal ini,
misalnya, tersirat dari penggunaan
kata sifat “kontemplatif” yang
berulang-ulang dan ungkapan
“kontemplatif di tengah dunia” (bdk.
Furrow, no. 497; The Forge, nos. 738,
740), yang digunakan untuk merujuk
pada kehidupan biasa orang-orang
yang bekerja. Para buruh, ibu rumah
tangga, peneliti ilmiah, dan seniman
dapat mencapai kedalaman doa yang
sama dengan yang diidamkan oleh
seorang religius kontemplatif dengan
cara hidup yang jauh dari dunia:

“Dengan membangkitkan Karyanya
pada tahun-tahun ini, Tuhan kita
telah menghendaki agar kebenaran
ini tidak lagi tidak dikenal atau
dilupakan: bahwa setiap orang
memiliki kewajiban untuk
menguduskan dirinya, dan bahwa
sebagian besar orang Kristiani harus
menguduskan diri di dunia melalui
pekerjaan mereka yang biasa.
Karena itu, Karya ini akan tetap ada



selama masih ada laki-laki dan
perempuan di bumi. Akan selalu ada
fenomena orang-orang dalam setiap
profesi dan pekerjaan yang mencari
kekudusan dalam keadaan hidup
mereka, dalam profesi atau
pekerjaan mereka sendiri, dengan
menjadi jiwa-jiwa kontemplatif di
tengah dunia” (Surat 3, no. 92).

Kerja, tempat perutusan

Para ahli sosiologi kerja menyatakan
bahwa kira-kira sepertiga dari anak-
anak yang lahir saat ini di negara-
negara maju akan memiliki
pekerjaan yang belum ada sekarang.
Dinamika kehidupan sosial akan
membentuk profesi-profesi baru
dalam tahun-tahun mendatang,
sebelum anak-anak itu memasuki
pasar kerja. Terlepas dari perubahan
cepat yang menjadi ciri zaman kita,
kita yakin bahwa ajaran St.
Josemaría tentang pengudusan kerja
tetap sepenuhnya relevan, karena



ajaran itu berfokus pada pribadi
yang bekerja, bukan pada jenis
pekerjaan yang ia lakukan.

Profil rohani yang digambarkan
pendiri Opus Dei dalam
pewartaannya bagi orang-orang
Kristiani yang tenggelam dalam
realitas dunia sebenarnya
memberikan jawaban yang jelas
terhadap banyak ketidakpastian
yang kita hadapi saat ini.

Dalam dunia modern, kerja sering
dipandang sebagai hambatan yang
menghalangi seseorang untuk
mencurahkan waktu bagi dirinya
sendiri, keluarganya, atau minat
pribadinya. Hidup—hidup yang
sejati—seolah baru dimulai ketika
hari kerja berakhir. Pandangan ini
tampak jelas dalam pertentangan
antara hari-hari kerja dan akhir
pekan: hari kerja dijalani dengan
menunggu datangnya akhir pekan;
bulan-bulan kerja yang panjang



dijalani karena penghiburan yang
ditawarkan oleh masa liburan.
Bahkan orang-orang yang
mempraktikkan iman Kristiani pun
cenderung berpikir bahwa mereka
hanya dapat mengabdikan diri
kepada sesama, berpartisipasi dalam
karya kerasulan, berdoa, dan
menumbuhkan kehidupan batin
setelah pekerjaan selesai.

Meskipun pandangan ini memiliki
sebagian kebenaran — baik karena
kerja menuntut waktu dan energi
yang tidak dapat dicurahkan untuk
kegiatan lain, maupun karena
banyak pekerja harus bekerja dalam
kondisi yang tidak layak bagi
martabat manusia — kesimpulan
tersiratnya adalah bahwa kehidupan
rohani, hubungan dengan Allah, dan
kepedulian terhadap sesama hanya
berkembang di luar lingkungan
kerja, di ruang-ruang yang terpisah
dari kehidupan sehari-hari. Kota-
kota itu sendiri tampaknya



memperkuat logika ini, mendorong
penduduknya untuk mencari
tempat-tempat alternatif bagi
rekreasi, refleksi, dan makna hidup.

Namun, dalam kesinambungan
dengan Injil — sebab Yesus
berkhotbah baik di kota maupun di
pedesaan, bekerja dengan tangannya
sendiri, dan mengenal dengan baik
realitas kerja manusia — pewartaan
St. Josemaría menampilkan
perspektif yang berbeda. Ia
mengajarkan kesatuan hidup dan
pengudusan hal-hal sehari-hari: kita
menemukan Allah dalam
pelaksanaan kegiatan harian kita;
kerja bukan hanya tidak
menghalangi doa, tetapi justru dapat
menjadi doa; kerja memiliki tempat
di altar, berdampingan dengan
Ekaristi. Komitmen Kristiani,
kerasulan, serta pertumbuhan
manusiawi dan rohani masyarakat
sering kali berlangsung melalui
kerja.



Hal ini tidak berarti bahwa tujuan-
tujuan tersebut tidak dapat juga
dikejar di luar konteks kerja,
sebagaimana kita semua ketahui dari
pengalaman pribadi. Tetapi hal ini
menunjukkan bahwa kerja tidak
menghalangi kehidupan atau
perutusan seorang Kristiani.
Sebaliknya, bagi banyak orang, kerja
justru menjadi tempat di mana
kehidupan dan perutusan itu secara
alami diungkapkan dan disuburkan.

Banyak orang sezaman kita
memandang kerja sebagai cermin
untuk memproyeksikan citra diri
mereka sendiri, menjadikan
komitmen profesional sebagai
bentuk penegasan diri. Pencapaian
profesional menjadi kartu identitas
di hadapan dunia, bukti nilai diri.
Sebaliknya, kegagalan tidak hanya
membawa kesedihan, tetapi bahkan
dapat membuat seseorang merasa
hampa dan tak berharga.



Ketika kerja dipandang sebagai
ruang istimewa bagi penegasan diri
pribadi, kita dengan mudah dapat
mulai “menyembahnya”, bahkan
sampai rela “mengorbankan” waktu,
kesehatan, dan hubungan
antarmanusia demi pekerjaan itu.
Pada titik itu, secara sadar atau
tidak, kerja menjadi berhala. Dan
berhala itu sesungguhnya adalah diri
kita sendiri.

Bahkan alat-alat teknologi pun, jika
tidak diarahkan untuk melayani
sesama dan kebaikan bersama, dapat
berubah menjadi berhala. Tidaklah
kebetulan bahwa sebuah dokumen
baru dari Tahta Suci, Antiqua et nova
(2025), tentang kecerdasan buatan,
memperingatkan bahaya ini.
Dokumen tersebut menegaskan agar
kita berhati-hati untuk tidak
mencurahkan harapan-harapan
terdalam kita (keinginan akan relasi,
kepastian, keamanan...) kepada
teknologi-teknologi ini, karena hal



itu sama saja dengan menjadikannya
berhala teknologi (bdk. Antiqua et
nova, no. 105).

Jauh dari pandangan yang bersifat
penyembahan berhala itu,
pandangan yang selaras tentang
kerja—seperti yang terlihat dalam
Injil dan yang dibaca ulang serta
disampaikan oleh St. Josemaría
kepada zaman kita—membantu kita
menjaga agar tujuan sejati dari
usaha manusia tetap jelas: untuk
memuliakan Allah saja, melayani
sesama, dan memajukan kebaikan
masyarakat. Namun hal itu juga
berarti menerima pengorbanan
salib, menaruh kepercayaan
terutama kepada Allah, bukan pada
jaminan manusiawi.

Pendiri Opus Dei mendorong kita
untuk bekerja dengan baik, cakap,
dan profesional, menghindari sikap
dangkal atau solusi yang tidak
dipikirkan matang-matang. Ia



menegaskan bahwa hal itu bukan
hanya syarat yang perlu agar kerja
kita dapat dipersembahkan kepada
Allah sebagai kurban yang berkenan,
tetapi juga kekuatan transformatif
yang mampu menyembuhkan
banyak penyakit zaman kita.

Dalam era ketika kecepatan
mengalahkan refleksi, obsesi
terhadap hasil dengan segala cara
mengorbankan profesionalisme
serta penghormatan terhadap tata
cara dan hukum. Ketakutan dan
emosi sering menggantikan analisis
fakta yang tenang dan masuk akal.
Maka, seruan untuk bekerja dengan
baik—meskipun menuntut waktu
dan usaha—merupakan undangan
yang bersifat penyelenggaraan ilahi.
Dengan sudut pandang ini,
keberhasilan dan kegagalan
memperoleh makna yang baru.

Kompetensi, profesionalisme, dan
studi tidak hanya melindungi



pekerjaan kita dari kesalahan, tetapi
juga mencegah kerugian bagi orang
lain dan pemborosan sumber daya.
Mengajarkan orang untuk bekerja
dengan baik tidak diragukan lagi
merupakan salah satu pelayanan
terbesar yang dapat diberikan,
bukan hanya kepada masyarakat,
tetapi juga kepada Gereja, yang tidak
kebal terhadap klerikalisme ketika
ada kekurangan keterampilan atau
kurangnya pengetahuan tentang
realitas dan dinamika dunia.

Akhirnya, memahami kerja manusia
sebagai partisipasi dalam karya
penciptaan dan penebusan — suatu
gagasan yang sering muncul dalam
tulisan-tulisan St. Josemaría —
memberi kita pandangan yang
sangat seimbang tentang kemajuan.
Hal ini berarti mengakui teknologi
sebagai ekspresi sah dari kreativitas
dan dimensi rohani manusia, yang
diciptakan menurut citra dan
keserupaan dengan Allah.



Dari sudut pandang ini, kemajuan
tekniko-ilmiah dan perkembangan
pribadi manusia tidak dapat dilihat
sebagai kekuatan yang saling
bertentangan. Teknologi dan etika,
ilmu pengetahuan dan
kebijaksanaan, dapat — dan harus —
bekerja sama secara harmonis.
Kehidupan Kristiani tidak
mendukung pandangan bahwa kita
memerlukan “lebih sedikit ilmu
pengetahuan dan lebih banyak
kemanusiaan,” karena justru melalui
ilmu dan pengetahuanlah
kemanusiaan juga berkembang.

Otonomi dan kebebasan dengan
mana laki-laki dan perempuan
mengarahkan kemajuan,
sebagaimana dikatakan St.
Josemaría, bukanlah sesuatu yang
mutlak, melainkan bersifat anak-
anak Allah; dijalankan sebagai putra
dan putri Allah yang sadar akan
panggilan mereka untuk melayani.
Dalam Kerajaan Kristus, memerintah



berarti melayani. Ketika kerja benar-
benar dipandu oleh kasih dan
semangat pelayanan, kemajuan
ilmiah menjadi kemajuan manusia
yang sejati.

Seri ini dikoordinasikan oleh Profesor
Giuseppe Tanzella-Nitti. Seri ini juga
mencakup para kontributor lainnya,
beberapa di antaranya adalah
profesor di Universitas Kepausan
Salib Suci (Roma).

pdf | dokumen dibuat secara otomatis
dari https://opusdei.org/id-id/article/
jalan-menuju-ke-100-tahun-6-kerja-
sesuatu-yang-kodrati-bagi-manusia/

(21-01-2026)

https://opusdei.org/id-id/article/jalan-menuju-ke-100-tahun-6-kerja-sesuatu-yang-kodrati-bagi-manusia/
https://opusdei.org/id-id/article/jalan-menuju-ke-100-tahun-6-kerja-sesuatu-yang-kodrati-bagi-manusia/
https://opusdei.org/id-id/article/jalan-menuju-ke-100-tahun-6-kerja-sesuatu-yang-kodrati-bagi-manusia/

	Jalan Menuju ke 100 Tahun (6): Kerja, Sesuatu yang Kodrati bagi Manusia
	Sebuah berkat, bukan hukuman
	Selama masih ada laki-laki dan perempuan di bumi
	Kerja, tempat perutusan


