opusdei.org

Jalan Kontemplasi

Memulai langkah di jalan
kontemplasi di tengah
kehidupan kita sehari-hari
berarti membiarkan Roh Kudus
membentuk Kristus di dalam
kita, sehingga wajah-Nya
tercermin dalam tampilan diri
kita.

19-03-2019

Hidup Spiritual

Salah satu sikap yang ditekankan
Injil tentang pemenuhan Yesus akan
misi-Nya adalah seberapa sering Dia



meminta bantuan dengan berdoa.
Ritme pelayanan-Nya ditandai oleh
saat-saat ketika Dia berbalik kepada
Bapa. Yesus berdoa sebelum
pembaptisan-Nya (lih. Luk 3:21),
malam sebelum memilih Kedua
Belas Rasul (lih. Luk 6:12), di gunung
sebelum Transfigurasi (lih. Luk 9:28),
di Taman Zaitun sementara bersiap
menghadapi sengsara-Nya (lih. Luk
22: 41-44). Tuhan kita menghabiskan
banyak waktu dalam doa: saat senja,
atau sepanjang malam, atau pagi-
pagi sekali, atau di tengah hari-hari
khotbah yang intens. Bahkan, dia
terus berdoa, dan berulang kali
mengingatkan murid-murid-Nya
tentang perlunya berdoa selalu
tanpa menjadi lelah (Luk 18: 1).

Mengapa ini contoh dan desakan
oleh Tuhan kita? Mengapa doa
begitu penting? Pada kenyataannya,
doa menjawab keinginan yang paling
intim dari setiap manusia, diciptakan
untuk berdialog dengan Tuhan dan



merenungkan Dia. Tetapi doa, di atas
segalanya, adalah hadiah dari Tuhan,
hadiah yang Dia tawarkan kepada
kita: “Tuhan yang hidup dan sejati
tanpa lelah memanggil setiap orang
untuk pertemuan misterius yang
dikenal sebagai doa. Dalam doa,
inisiatif cinta Allah yang setia selalu
datang duluan; langkah pertama kita
sendiri selalu merupakan respons.

”[1]

Untuk meniru Kristus dan berbagi
dalam Kehidupannya, kita harus
berjiwa pendoa. Melalui kontemplasi
Misteri Tuhan, yang diungkapkan
dalam Yesus Kristus, hidup kita
secara bertahap diubah menjadi
milik-Nya. Kata-kata Santo Paulus
kepada jemaat di Korintus menjadi
kenyataan: Dan kita semua, dengan
wajah terbuka, memandangi
kemuliaan Tuhan, sedang diubah
menjadi serupa dengan-Nya dari
satu tingkat kemuliaan ke tingkat
yang lain; karena ini datang dari



Tuhan yang adalah Roh (2 Kor 3:18).
Seperti Santo Paulus, semua orang
Kristiani dipanggil untuk
mencerminkan wajah Kristus dalam
fitur mereka sendiri: dengan
menjadi rasul, pembawa pesan kasih
Allah, yang dialami secara pribadi
selama waktu doa. Itulah sebabnya
kita perlu "memperdalam doa
kontemplatif kita di tengah dunia,
dan membantu orang lain untuk
bepergian di sepanjang 'jalan
kontemplasi'." [2]

Seorang rasul bertumbuh pada
irama doa, dan kontemplasi adalah
titik awal untuk bertumbuh dalam
keinginan untuk menginjil. Seperti
yang diingatkan Paus kepada Kkita:
“Insentif terbaik untuk membagikan
Injil berasal dari merenungkannya
dengan cinta, berlama-lama di
halaman-halamannya dan
membacanya dengan hati. Jika kita
mendekatinya dengan cara ini,
keindahannya akan memukau dan



terus-menerus menggairahkan kita.
”[3] Oleh karena itu kita perlu
memperoleh“ roh kontemplatif yang
dapat membantu kita untuk
menyadari lagi bahwa kita telah
dipercayakan dengan harta yang
membuat kita lebih manusiawi dan
membantu menuntun kita menuju
kehidupan baru. Tidak ada sesuatu
yang lebih berharga yang bisa kita
berikan kepada orang lain. ”[4]

Injil memperkenalkan kita kepada
berbagai orang yang perjumpaannya
dengan Kristus mengubah hidup
mereka dan menjadikan mereka
pembawa pesan keselamatan Tuhan
kita. Salah satunya adalah wanita
Samaria yang, seperti yang
dikatakan Santo Yohanes, hanya
ingin mengambil air di sumur
tempat Yesus duduk dan beristirahat.
Dialah yang memulai dialog: Berilah
Aku minum (Yoh 4: 7). Pada awalnya,
wanita Samaria itu tidak mau
melanjutkan pembicaraan: Masakan



Engkau, seorang Yahudi, minta
minum kepadaku, seorang Samaria?
(Yoh 4: 9). Tetapi Tuhan kita
membuat dia melihat bahwa, pada
kenyataannya, Dia adalah air yang
dia cari: Jika engkau tahu tentang
karunia Allah ... (Yoh 4:10);
barangsiapa minum dari air yang
akan Kuberikan kepadanya, ia tidak
akan haus untuk selama-lamanya;
air yang akan Kuberikan kepadanya,
akan menjadi mata air di dalam
dirinya, yang terus-menerus
memancar sampai kepada hidup
yang kekal (Yoh 4:14).

Setelah mencapai hati wanita
Samaria, Kristus mengungkapkan
dengan jelas dan sederhana bahwa
Dia tahu masa lalunya (lih. 4: 17-18).
Tetapi Dia melakukannya dengan
cinta yang begitu besar sehingga dia
tidak merasa putus asa atau ditolak.
Sebaliknya, Yesus
memperkenalkannya ke alam
semesta baru, dunia harapan baru,



karena saat rekonsiliasi telah tiba,
saat pintu doa dibuka untuk semua
pria dan wanita: Wanita, percayalah,
saatnya akan tiba ketika bukan di
gunung ini maupun di Yerusalem
kamu akan menyembah Bapa ...
saatnya telah tiba, dan sekarang
adalah, ketika para penyembah yang
benar akan menyembah Bapa dalam
roh dan kebenaran (Yoh 4: 21.23).

Dalam dialognya dengan Yesus,
wanita Samaria itu menemukan
kebenaran tentang Tuhan dan
tentang kehidupannya sendiri. Dia
menerima hadiah Tuhan dan secara
radikal bertobat. Karena itu Gereja
telah melihat dalam perikop Injil ini
salah satu gambar doa yang paling
ekspresif: “Yesus haus;
permintaannya muncul dari
kedalaman keinginan Tuhan untuk
kita. Apakah kita menyadarinya atau
tidak, doa adalah pertemuan
kehausan Tuhan dengan kita. Tuhan
haus agar kita haus akan dia. ”[5]



Doa adalah tanda inisiatif Allah, yang
pergi mencari kita dan menunggu
respons kita untuk menjadikan Kkita
teman-temannya. Kadang-kadang
dapat terlihat bahwa kita adalah
orang yang mengambil inisiatif
untuk mendedikasikan waktu untuk
berdoa, tetapi pada kenyataannya itu
adalah respon terhadap panggilan
Tuhan. Sebenarnya doa adalah
panggilan timbal balik: Tuhan
mencari saya dan menunggu saya,
dan saya membutuhkan Tuhan dan
mencari Dia.

Pria dan wanita haus akan Tuhan,
meskipun mereka sering gagal
menyadarinya, dan bahkan menolak
untuk pergi ke sumber air hidup,
yang merupakan waktu yang
didedikasikan untuk doa. Kisah
wanita Samaria berulang dalam
banyak jiwa. Yesus meminta sedikit
perhatian dan mencoba memulai
dialog dalam hati seseorang, pada
saat yang mungkin kelihatannya



terlalu dini. Menit-menit setiap hari
itu bisa terasa terlalu banyak bagi
kita; tidak ada ruang bagi mereka
dalam jadwal yang begitu ketat!
Tetapi ketika kita membiarkan diri
kita ditarik oleh Tuhan kita ke dalam
dialog kontemplatif, kita
menemukan bahwa doa bukanlah
sesuatu yang saya lakukan untuk
Tuhan, tetapi di atas semua itu
hadiah yang diberikan Tuhan kepada
saya dan yang saya sambut dengan
senang hati.

Meluangkan waktu untuk Tuhan Kkita
bukan hanya satu pekerjaan lagi
dalam daftar yang harus dilakukan,
atau beban lain pada jadwal yang
sudah menuntut. Ini lebih
merupakan penerimaan dari hadiah
yang tak terhingga nilainya, mutiara
berharga atau harta terpendam di
tengah kehidupan normal kita
sehari-hari sehingga kita perlu
merawatnya dengan penuh kasih.



Pilihan kapan berdoa tergantung
pada keinginan yang ingin
ditaklukkan oleh Cinta; doa tidak
dilakukan ketika kita memiliki waktu
ekstra, tetapi kita perlu meluangkan
waktu untuk berdoa. Ketika doa
ditinggalkan untuk jeda yang
mungkin muncul dalam jadwal
harian seseorang, kemungkinan
besar tidak akan dilakukan secara
teratur. Pilihan kapan harus
mencurahkan waktu untuk berdoa
mengungkapkan rahasia hati
seseorang; itu menunjukkan tempat
yang diduduki cinta untuk Tuhan
dalam urutan kepentingan kita
sehari-hari. [6]

Doa selalu memungkinkan. Waktu
seorang Kristiani adalah milik
Kristus yang bangkit, yang bersama
kita setiap hari (lih. Mat 28:20).
Godaan yang paling sering untuk
mengesampingkan doa adalah
kurangnya iman, yang menunjukkan
pilihan kita yang sebenarnya:



“Ketika kita mulai berdoa, seribu
pekerjaan atau masalah dianggap
sebagai hal yang mendesak untuk
diperebutkan; sekali lagi, ini adalah
momen kebenaran bagi hati: apa
cinta sejatinya? ”[7] Tuhan kita
datang pertama. Karena itu kita
perlu memutuskan waktu terbaik
untuk berdoa, mungkin mencari
nasihat dalam bimbingan rohani,
untuk menyesuaikan rencana itu
dengan keadaan pribadi kita.

Santo Josemaria sering melakukan
doa di mobil selama perjalanan
kerasulannya; dia juga berdoa di
trem, atau berjalan di jalanan
Madrid, ketika dia tidak punya
kemungkinan lain. Mereka yang
berjuang untuk kesucian di tengah
kehidupan biasa dapat menemukan
diri mereka dalam situasi yang sama;
seorang ayah atau ibu terkadang
tidak memiliki pilihan lain selain
berdoa sambil merawat anak-anak
kecil mereka. Ini sangat



menyenangkan bagi Tuhan. Tetapi
menyadari bahwa Tuhan kita sedang
menunggu kita dan ingin
menawarkan kita rahmat yang Kkita
butuhkan dalam doa kita dapat
mendorong kita untuk memilih
waktu dan tempat terbaik untuk itu.

Mempertimbangkan doa sebagai
suatu seni berarti mengakui bahwa
kita selalu dapat tumbuh dalam
praktiknya, membiarkan rahmat
Tuhan bertindak lebih penuh dalam
jiwa kita. Karena itu doa juga
merupakan pertempuran. [8] Ini
adalah perjuangan, pertama-tama,
melawan diri kita sendiri. Gangguan
mengganggu pikiran ketika kita
mencoba menciptakan keheningan
batin. Mereka mengungkapkan
kepada kita apa yang melekat di hati
kita dan dapat berfungsi sebagai
cahaya untuk meminta bantuan
Tuhan. [9]



Saat ini kita memiliki banyak
kemungkinan teknologi yang
memfasilitasi komunikasi dalam
banyak cara, tetapi itu juga
meningkatkan kesempatan untuk
gangguan. Dan karenanya kita
menghadapi tantangan baru untuk
tumbuh dalam kehidupan
kontemplatif kita: belajar untuk
menumbuhkan keheningan batin
yang dikelilingi oleh begitu banyak
kebisingan eksternal. Di banyak
tempat menyelesaikan sesuatu
dengan cepat dan efektif dipandang
lebih penting daripada refleksi atau
belajar. Kita telah terbiasa dengan
multi-tasking, untuk membagi
perhatian kita di antara sejumlah
pekerjaan yang dilakukan secara
bersamaan, yang dapat dengan
mudah menyebabkan hidup di
lingkungan "reaksi aksi" yang
mengganggu. Tetapi dalam
menghadapi situasi ini, kepentingan
baru adalah hari ini juga diberikan
nilai-nilai seperti perhatian dan



konsentrasi, yang dilihat sebagai
cara untuk melindungi kapasitas kita
untuk berhenti sejenak dan
menyelidiki apa yang benar-benar
berharga.

Keheningan batin adalah kondisi
yang diperlukan untuk kehidupan
kontemplatif. Itu membebaskan Kkita
dari keterikatan pada yang langsung,
yang tampaknya mudah, yang
mengalihkan perhatian tetapi tidak
menggenapi kita, sehingga kita dapat
fokus pada kebaikan sejati kita:
Tuhan kita Yesus Kristus, yang
datang menemui kita dalam doa.

Perenungan batin melibatkan
peralihan dari banyak kegiatan yang
terpencar menuju pencapaian dunia
interior yang lebih kuat. Di sana
lebih mudah bagi kita untuk
menemukan Tuhan dan mengenali
kehadirannya dalam kehidupan Kkita
sehari-hari, dalam tanda-tanda kecil
dari tindakannya setiap hari, dalam



cahaya yang kita terima, dalam sikap
orang lain.... Dan dengan demikian
kita lebih mampu mengungkapkan
kepada-Nya adorasi, pertobatan,
ucapan syukur, dan permohonan
kita. Itulah sebabnya perenungan
batin begitu vital bagi jiwa
kontemplatif di tengah dunia. “Doa
sejati yang menyerap seluruh
kehidupan seseorang dipupuk —
lebih dari kesunyian di padang pasir
— oleh perenungan batin.” [10]

Doa juga merupakan pencarian
Tuhan oleh manusia, dan oleh
karena itu mensyaratkan keinginan
untuk tidak puas dengan cara rutin
untuk berbicara kepada-Nya. Semua
hubungan yang langgeng
membutuhkan upaya berkelanjutan
untuk memperbarui cinta seseorang.
Oleh karena itu upaya ini juga harus
ditemukan dalam hubungan kita
dengan Tuhan yang ditempa
terutama di saat-saat yang
didedikasikan khusus untuk-Nya.



“Jika kamu menaruh pikiran pada
hal itu, segala sesuatu dalam
hidupmu dapat dipersembahkan
kepada Tuhan dan memberikan
kesempatan untuk berbicara dengan
Bapamu di Surga, yang selalu ingin
memberimu cahaya baru.” [11]
Tentu saja Tuhan, dalam
memberikan cahaya-cahaya ini,
mengandalkan semangat pencarian
oleh anak-anak-Nya, yang siap untuk
mendengarkan dengan sederhana
kata-kata yang Dia sampaikan
kepada kita dan mengesampingkan
pemikiran bahwa tidak ada yang
baru untuk ditemukan di sana. Di
sini sikap wanita Samaria di sumur
adalah contoh bagi kita, karena dia
tetap hidup dalam hatinya keinginan
untuk kedatangan Mesias.

Upaya ini akan menuntun kita untuk
membawa kejadian setiap hari ke
dialog kita dengan Tuhan Kita, tetapi
tanpa mengharapkan solusi yang
terburu buru yang sesuai dengan



kebutuhan kita yang mendesak.
Adalah lebih penting untuk
mempertimbangkan apa yang Tuhan
inginkan dari kita, karena lebih
sering daripada tidak, satu-satunya
hal yang Dia harapkan dari kita
adalah menempatkan diri kita
dengan kesederhanaan di hadapan-
Nya, dan dengan penuh syukur
mengingat semua yang Roh Kudus
lakukan secara diam-diam di dalam
diri kita. Atau mungkin juga
melibatkan mengambil adegan dari
Injil dan dengan tenang
merenungkannya dan mengambil
bagian sebagai "karakter lain" dalam
adegan itu, [12] membiarkan diri Kita
ditantang oleh Kristus. Kita juga
dapat memelihara dialog kita dengan
menggunakan teks-teks dari liturgi
Gereja yang kita rayakan hari itu.
Sumber doa tidak ada habisnya. Jika
kita meminta bantuan kepada
mereka dengan harapan baru, Roh
Kudus akan melakukan sisanya.



Meskipun demikian, terlepas dari
upaya kita, kadang-kadang kita dapat
menemui kesulitan dalam dialog
dengan Tuhan. Betapa
menghiburnya kemudian untuk
mengingat nasihat Tuhan Kkita:
Dalam berdoa jangan menimbun
ungkapan-ungkapan kosong seperti
yang dilakukan oleh bangsa-bangsa
lain; karena mereka berpikir bahwa
mereka akan didengar karena
banyak kata-kata mereka (Mat 6: 7).
Inilah saatnya sekali lagi untuk
percaya pada tindakan Roh Kudus,
yang membantu kita dalam
kelemahan kita; karena kita tidak
tahu bagaimana harus berdoa
seperti yang seharusnya, tetapi Roh
sendiri berdoa bagi kita dengan
keluhan-keluhan yang tak
terucapkan (Rom 8:26).

Mengomentari kata-kata Santo
Paulus ini, Paus Benediktus XVI
menggambarkan sikap pasrah yang
seharusnya mengilhami doa Kkita:



“Kami ingin berdoa, tetapi Tuhan
jauh, kami tidak memiliki kata-kata,
bahasa, untuk berbicara dengan
Tuhan, bahkan tidak adanya pikiran.
Kita hanya dapat membuka diri kita
sendiri, mengatur waktu kita sesuai
dengan kehendak Tuhan,
menunggunya untuk membantu Kkita
masuk ke dalam dialog yang benar.
Rasul berkata: kekurangan kata-kata
ini, tidak adanya kata-kata ini,
bahkan keinginan untuk
berhubungan dengan Tuhan adalah
doa yang tidak hanya dipahami oleh
Roh Kudus, tetapi juga membawa,
menafsirkan, kepada Allah. Justru
kelemahan kita yang menjadi,
melalui Roh Kudus, doa sejati, kontak
sejati dengan Allah. ”[13]

Karena itu kita tidak perlu berkecil
hati jika kita merasa sulit untuk terus
berdialog dengan Tuhan kita. Ketika
hati kita tampaknya tertutup bagi
kenyataan spiritual, ketika waktu
yang dihabiskan dalam doa menjadi



panjang dan pikiran kita berkelana
ke hal-hal lain, mungkin
pertimbangan berikut dari Santo
Josemaria dapat membantu Kita:

“Ingatlah bahwa doa tidak terdiri
dari membuat pidato yang indah,
atau kata-kata yang terdengar keras
atau menghibur.

“Doa, kadang-kadang melirik gambar
Tuhan kita atau Ibunya; terkadang
sebuah petisi, diungkapkan dengan
kata-kata; atau menawarkan
perbuatan baik, dan buah dari
kesetiaan.

“Kita harus menjadi seperti penjaga
yang bertugas berjaga di pintu
gerbang Tuhan kita: itulah doa. Atau
seperti anjing kecil yang berbaring di
kaki tuannya.

"Jangan ragu memberitahunya:
Tuhan, inilah aku, seperti anjing
yang setia; atau lebih baik lagi
seperti keledai kecil, yang tidak akan



menendang orang yang
mencintainya. "[14]

Kehidupan doa membuka pintu
untuk mendekat kepada Tuhan; itu
membantu kita melihat kepentingan
relatif dari masalah yang kadang-
kadang kita berikan terlalu
menonjol, dan mengingatkan kita
bahwa kita selalu berada di tangan
Bapa kita di Surga. Pada saat yang
sama, doa tidak mengisolasi kita dari
dunia, juga bukan pelarian dari
masalah sehari-hari. Doa sejati itu
berdampak: itu mempengaruhi
hidup kita, meneranginya, dan
membuka mata kita ke lingkungan
kita dengan perspektif supernatural.
Seperti yang dikatakan Paus Santo
Yohanes Paulus II: "Doa yang kuat ...
tidak mengalihkan kita dari
komitmen kita terhadap sejarah:
dengan membuka hati kita kepada
kasih Allah, itu juga membukanya
bagi kasih saudara-saudari kita, dan
membuat kita mampu membentuk



sejarah sesuai dengan rencana Allah.
11[15]

Dalam doa, Tuhan kita tidak hanya
ingin memuaskan dahaga kita, tetapi
juga untuk mendorong kita untuk
berbagi dengan orang lain
kegembiraan karena mendekat
kepada-Nya. Inilah yang terjadi di
hati wanita Samaria. Setelah
pertemuannya dengan Yesus, dia
cepat-cepat membuat Dia dikenal
oleh orang-orang di sekitarnya.
Banyak orang Samaria dari kota itu
mempercayainya karena kesaksian
wanita itu, “Dia memberi tahu aku
segala yang pernah kulakukan” (Yoh
4:39). Suatu tanda doa yang otentik
adalah keinginan untuk
membagikan pengalaman Kristus
kepada orang lain: “Kasih macam
apa yang tidak akan merasa perlu
berbicara tentang orang yang
dikasihi, untuk menunjukkan
kepadanya, untuk membuatnya
dikenal?” [16]



Bunda Maria kita yang kudus
mengajarkan kita bagaimana cara
berdoa. Bunda Maria merenungkan
dalam hatinya tentang perkara
Putranya (lih. Luk 2:51) dan
menemani murid-murid Yesus dalam
doa (lih. Kis 1:14). Dia menunjukkan
kepada mereka jalan untuk
menerima dalam seluruh
kepenuhannya karunia Roh Kudus,
yang akan memacu mereka untuk
meluncurkan dalam petualangan
ilahi evangelisasi.

[1] Catechism of the Catholic Church,
2567.

[2] Fernando Ocariz, Pastoral Letter
(14 February 2017), 8 (quoting Saint
Josemaria, Friends of God, 67).

[3] Pope Francis, Apostolic
exhortation Evangelii gaudium
(November 24, 2013), 264.

[4] Ibid.



[S] Catechism of the Catholic Church,
2560 (referencing St. Augustine, De
diversis quaestionibus octoginta
tribus64,4L 40, 56)

[6] Cf. Catechism of the Catholic
Church, 2710.

[7] Ibid., 2732

[8] Cf. Ibid., 2725 and ff.

[9] Cf. Ibid., 2729.

[10] Saint Josemaria, Furrow 460.
[11] Saint Josemaria, The Forge 743.

[12] Saint Josemaria, Friends of God,
222.

[13] Benedict XVI, General Audience,
16 May 2012.

[14] Saint Josemaria, The Forge, 73.

[15] Pope Saint John Paul II, Apostolic
Letter Novo millennio ineunte, 33.



[16] Pope Francis, Apostolic
Exhortation Evangelii Gaudium, 264.

pdf | dokumen dibuat secara otomatis
dari https://opusdei.org/id-id/article/
jalan-kontemplasi/ (14-12-2025)


https://opusdei.org/id-id/article/jalan-kontemplasi/
https://opusdei.org/id-id/article/jalan-kontemplasi/

	​Jalan Kontemplasi

