
opusdei.org

Mengenal Dia dan
Mengenal Dirimu
Sendiri (II): Dengan
Kata-kata Yesus
Mengajar Kita

"Hanya dengan mengetahui apa
yang Tuhan pegang jauh di
dalam hatinya kita bisa belajar
berdoa dengan sungguh-
sungguh.”

01-04-2021

Murid-murid Yesus yang pertama
secara terus menerus terpikat dan



dikejutkan oleh Guru mereka. Dia
mengajar dengan otoritas. Setan-
setan tunduk kepada-Nya. Dia
mengklaim memiliki kekuatan untuk
mengampuni dosa. Dan Dia
melakukan mukjizat yang
menghilangkan semua keraguan
mereka… Orang yang demikian luar
biasa itu pasti menyembunyikan
sesuatu yang misterius. Suatu hari
saat matahari terbit, ketika mereka
akan memulai hari baru yang
melelahkan, para murid tidak dapat
menemukan Yesus. Karena khawatir,
mereka mencari Dia di dalam kota
kecil Kapernaum. Tetapi Yesus tidak
dapat ditemukan. Akhirnya, di
sebuah bukit yang menghadap ke
Danau, mereka melihat-Nya —
berdoa! (lih. Mrk 1:35).

Penginjil menyiratkan bahwa pada
awalnya mereka tidak memahami
ini. Tetapi segera mereka menyadari
bahwa apa yang terjadi di
Kapernaum bukanlah peristiwa yang



terpisah. Doa adalah bagian dari
kehidupan Sang Guru seperti halnya
khotbah-Nya, perhatian-Nya
terhadap kebutuhan orang lain, dan
istirahat. Saat-saat yang dihabiskan
dalam doa hening membuat mereka
terpesona, bahkan jika mereka tidak
dapat sepenuhnya memahaminya.
Hanya setelah beberapa waktu
berlalu bersama Guru barulah
mereka berani bertanya kepada-Nya:
Tuhan, ajarlah kami berdoa, sama
seperti yang diajarkan Yohanes
kepada murid-muridnya (Luk 11: 1).

Non multa…

Kita tahu bagaimana Yesus
menjawab petisi mereka: dengan doa
Bapa Kami. Dan kita juga bisa
membayangkan murid-murid-Nya
sedikit kecewa: hanya beberapa kata
ini? Begitukah cara Sang Guru
menghabiskan waktu berjam-jam
itu, selalu mengulangi hal yang
sama? Mereka mungkin ingin Yesus



mengembangkan ajaran ini untuk
mereka. Karenanya Injil Santo
Matius bisa lebih mencerahkan bagi
kita, karena ini menempatkan ajaran
Yesus tentang doa Bapa Kami dalam
konteks Khotbah di Bukit. Di sana
Kristus menetapkan persyaratan
utama untuk berdoa, untuk
hubungan yang benar dengan
Tuhan. Apa saja persyaratan ini?

Yang pertama adalah niat yang
benar. Kita perlu menyapa Tuhan
karena siapa Dia, dan bukan karena
alasan lain; dan tentunya tidak
hanya agar orang lain melihat kita,
atau supaya kita tampak baik di
mata mereka (lih. Mat 6: 8). Kita
memanggil Tuhan karena Dia adalah
makhluk pribadi, yang tidak dapat
kita manfaatkan untuk tujuan kita
sendiri. Dia telah memberi kita
semua yang kita miliki, dan kita ada
hanya melalui Cinta-Nya. Dia telah
menjadikan kita anak-anak-Nya dan
merawat kita dengan penuh kasih,



dan telah menyerahkan hidup-Nya
untuk menyelamatkan kita. Dia tidak
hanya pantas mendapatkan
perhatian kita, atau pada prinsipnya,
karena Dia dapat memberi kita
banyak hal. Dia layak
mendapatkannya… oleh karena
siapa Dia! Santo Yohanes Paulus II,
ketika masih menjabat Uskup di
Krakow, mengatakan kepada
sekelompok orang muda: “Mengapa
setiap orang berdoa: orang Kristen,
Muslim, Budha, penyembah berhala?
Mengapa mereka semua berdoa?
Mengapa orang-orang yang bahkan
tidak berpikir mereka berdoa
melakukannya? Jawabannya cukup
sederhana. Saya berdoa karena
Tuhan ada. Saya tahu ada Tuhan.
Oleh karena itu saya berdoa. ”[1]

Yang kedua adalah kepercayaan: kita
menyapa orang yang adalah Bapa,
Abba. Tuhan bukanlah makhluk
yang jauh, atau musuh yang perlu
kita tenangkan, dengan meredakan



amarah-Nya atau memenuhi
tuntutan-Nya yang terus-menerus.
Dia adalah Bapa yang mengawasi
anak-anak-Nya, yang tahu apa yang
mereka butuhkan dan memberikan
yang terbaik bagi mereka (lih. Mat 6:
8), dan yang bersukacita dalam
mereka (lih. Ams 8:31).

Karenanya kita dapat lebih
memahami persyaratan ketiga untuk
doa: tidak menggunakan terlalu
banyak kata (lih. Mat 6: 7). Kemudian
kita akan dapat mengalami apa yang
Paus Fransiskus katakan kepada kita:
“Betapa baiknya berdiri di depan
salib, atau berlutut di depan
Sakramen Mahakudus, dan hanya
berada di hadapan-Nya!” [2] Terlalu
banyak kata bisa membosankan hati
kita dan mengalihkan perhatian kita.
Alih-alih memandang Tuhan dan
beristirahat dalam Cinta-Nya, ada
bahaya kita terjebak dalam
kebutuhan mendesak kita sendiri,
kekhawatiran atau rencana kita.



Artinya, kita bisa saja terjebak dalam
diri kita sendiri, tanpa membiarkan
doa kita membuka hati kita kepada
Tuhan dan Kasih-Nya yang
mengubah.

Ada pepatah Latin, non multa, sed
multum, [3] yang digunakan Santo
Josemaria untuk berbicara tentang
cara belajar yang menghindari
terpencar dalam banyak hal — non
multa — melainkan mendalami apa
yang esensial — sed multum. Nasihat
ini juga berguna untuk memahami
ajaran Yesus tentang doa. Doa Bapa
Kami, singkatnya, bukanlah
pelajaran yang “mengecewakan”,
melainkan wahyu otentik tentang
bagaimana membuat “hubungan”
yang benar dengan Tuhan.

…sed multum

“Pada malam kehidupan atau akhir
kehidupan, kita akan dihakimi
berdasarkan cinta kita. Belajarlah
mencintai sebagaimana Tuhan ingin



dicintai dan tinggalkan caramu
sendiri bertindak.” [4] Kata-kata
Santo Yohanes dari Salib ini
mengingatkan kita bahwa mencintai
berarti menyesuaikan diri dengan
orang lain, merasakan apa yang
mereka sukai dan menemukan
kebahagiaan kita sendiri dalam
mewujudkannya; itu berarti belajar
— yang terkadang akan
menyebabkan kita menderita —
bahwa niat baik kita tidaklah cukup,
dan bahwa kita harus belajar
bagaimana "melakukannya dengan
benar".

Dan dalam mencintai Tuhan,
bagaimana kita bisa melakukannya
dengan benar? Bagaimana kita bisa
tahu apa yang Dia sukai? Kita perlu
meminta Dia untuk menunjukkan
kepada kita apa yang Dia pegang
jauh di dalam hati-Nya. Para murid
memohon kepada Yesus: ajarlah
kami untuk berdoa. Oleh karena itu,
belajar bagaimana berdoa bukanlah



masalah “teknik” atau “metode”. Di
atas segalanya, itu adalah mengenai
membuka diri kepada Tuhan yang
telah menunjukkan wajah asli-Nya
kepada kita dan membuka
kedalaman hati-Nya bagi kita. Hanya
dengan mengetahui apa yang Tuhan
pegang jauh di dalam hati-Nya maka
kita dapat belajar berdoa dengan
sungguh-sungguh, untuk mencintai
Dia sebagaimana Dia ingin dicintai.
Dan karenanya kita bisa belajar
untuk “mengabaikan” cara berdoa
kita sendiri, dan berdoa dengan cara
terbaik, dengan cara yang Dia
inginkan.

Doa Bapa Kami dengan demikian
adalah instruksi besar Yesus bagi kita
untuk menyelaraskan hati kita
dengan hati Bapa. Ini adalah doa
yang benar-benar "performatif",
seperti yang ditekankan beberapa
komentator: Sabda-Nya membawa
dalam diri kita apa yang mereka
maksudkan; itu adalah sabda yang



mengubah kita. Itu bukan sekadar
frasa untuk diulang. Sabda ini
dimaksudkan untuk mendidik hati
kita, untuk mengajarkannya agar
berdetak dengan cinta yang
menyenangkan Bapa kita di surga.

Dengan mengatakan “Bapa” dan
“kami”, saya menempatkan diri saya
secara eksistensial dalam hubungan
yang mengatur seluruh hidup saya.
Kata-kata “jadilah kehendak-Mu”
mengajariku untuk mencintai
rencana Tuhan. Dan berdoa
“ampunilah kesalahan kami seperti
kami mengampuni orang yang
bersalah kepada kami” membantu
saya untuk mendapatkan hati yang
lebih berbelas kasihan terhadap
orang lain. Santo Agustinus, dalam
mengomentari doa Bapa Kami,
berkata: “Oleh karena itu, bagi kita
kata-kata diperlukan, agar dengan
kata-kata itu kita dapat dibantu
dalam mempertimbangkan dan
mengamati apa yang kita minta,



bukan sebagai sarana yang kita
harapkan bahwa Tuhan diberi tahu
atau digerakkan untuk patuh. ”[5]
Dengan mendoakan kata-kata ini
kita belajar untuk menyapa Tuhan
dengan berfokus pada apa yang
benar-benar penting.

Merefleksikan berbagai petisi dalam
doa Bapa Kami, mungkin dengan
bantuan salah satu hasil komentar
besar seperti dari Santo Siprianus
atau Santo Thomas Aquinas, [6] atau
dengan yang lebih baru seperti 
Katekismus Gereja Katolik, dapat
menjadi cara yang baik untuk
memulai atau memperbarui
kehidupan doa kita, dan dengan
demikian memperdalam Kasih yang
seharusnya mendasari seluruh hidup
kita.

Dengan kata-kata yang terinspirasi

Para murid, saksi dari doa Yesus,
juga melihat Dia sering memanggil
Bapa dengan kata-kata dari Mazmur.



Dia pasti telah mempelajari ini dari
ibu-Nya dan Santo Joseph. Mazmur
membantu doa-Nya hingga saat
tertinggi pengorbanannya di kayu
Salib. Elí, Elí, lamma sabachtani? —
Kata-kata ini dalam bahasa Aramaic
adalah ayat pertama dari Mazmur
22, yang Yesus ucapkan pada saat
puncak penebusan kita. Santo Matius
juga memberitahu kita bahwa pada
Perjamuan Terakhir, sesudah
menyanyikan nyanyian pujian,
mereka pergi ke Bukit Zaitun (Mat
26:30). Nyanyian pujian apa yang
akan didoakan oleh Kristus sendiri?

Selama perjamuan Paskah, orang-
orang Yahudi minum empat gelas
anggur, yang melambangkan empat
janji Tuhan bagi umat-Nya ketika
membebaskan mereka dari Mesir: 
Aku akan mengeluarkanmu, Aku
akan membebaskanmu, Aku akan
menebusmu, Aku akan
membawamu… (Kel 6: 6-7). Ini
diminum pada saat yang berbeda



selama makan sambil menyanyikan
nyanyian pujian Hallel, yang
namanya berasal dari kata pertama 
hallel atau “aleluya.” [7] Yesus pasti
telah melafalkannya dengan rasa
syukur yang besar dan penyerahan
dalam Tuhan, Bapa-Nya, sebagai
orang Israel sejati, mengetahui
bahwa dalam doa-doa terilham ini
terkandung seluruh sejarah kasih
Allah bagi umat-Nya. Mereka
mengajarkan hati manusia
bagaimana mendekati Tuhan yang
kekayaannya yang tak terbatas tidak
akan pernah habis: dengan pujian,
pemujaan, petisi, meminta
pengampunan…

Maka tidak mengherankan, bahwa
orang Kristiani perdana mengikuti
teladan Yesus dalam berdoa dengan
cara ini, didorong juga oleh nasihat
Santo Paulus: hendaklah kamu penuh
dengan Roh, dan berkata-katalah
seorang kepada yang lain dalam
mazmur, kidung puji-pujian dan



nyanyian rohani. Bernyanyi dan
bersoraklah bagi Tuhan dengan
segenap hati. Ucaplah syukur
senantiasa atas segala sesuatu dalam
nama Tuhan kita Yesus Kristus
kepada Allah dan Bapa kita (Ef 5:
19-20). Seperti doa Bapa Kami, kata-
kata dalam Mazmur mendidik hati
mereka, membuka mereka pada
hubungan yang otentik dengan
Tuhan. Mereka menemukan, dengan
takjub dan rasa syukur, bagaimana
ayat-ayat itu menubuatkan
kehidupan Kristus. Dan, di atas
segalanya, mereka memahami
bahwa tidak ada hati manusia yang
membuat kata-kata pujian dan
permohonan ini sesempurna yang
dilakukan-Nya. “Didoakan dan
digenapi di dalam Kristus, Mazmur
adalah elemen penting dan
permanen dari doa Gereja. Mereka
cocok untuk manusia dalam segala
kondisi dan waktu. "[8] Kita juga
akan menemukan di dalamnya"



ajaran yang kuat "(lih. Ibr 5:14)
untuk doa kita.

Dan bukan hanya Mazmur. Doa-doa
kita segera dilengkapi dengan
nyanyian pujian dan lagu rohani,
digunakan untuk memuji tiga
Pribadi Tuhan yang kudus, yang
telah mengungkapkan diri-Nya
sebagai persekutuan Pribadi, Bapa,
Putra dan Roh. Maka dimulailah
komposisi doa yang akan digunakan
dalam Liturgi dan memelihara
kesalehan orang-orang selama
berabad-abad. Doa-doa ini, buah dari
kasih Gereja kepada Tuhannya,
adalah harta yang dapat
membimbing dan mendidik hati kita.
Seperti yang ditekankan Santo
Josemaria: “Doamu haruslah
liturgiah. Betapa aku ingin
melihatmu menggunakan mazmur
dan doa dari buku doa, daripada doa
pribadi pilihanmu sendiri.” [9]

Di bawah dorongan Roh Kudus



Kata-kata doa Bapa Kami, Mazmur
dan doa-doa Gereja lainnya tentunya
telah membimbing kita dalam
hubungan kita dengan Tuhan,
meskipun kita mungkin belum
merefleksikan kenyataan ini. Namun
demikian, firman Tuhan itu “hidup”,
dan dengan demikian dapat
membuka cakrawala yang baru dan
tidak terduga. Seperti yang kita baca
di surat kepada orang Ibrani: firman
Allah hidup dan kuat, lebih tajam
daripada pedang bermata dua mana
pun; ia menusuk amat dalam sampai
memisahkan jiwa dan roh, sendi-sendi
dan sumsum, ia sanggup
membedakan pertimbangan dan
pikiran hati kita. (Ibr 4:12).

Oleh karena itu, kata-kata yang
sama, yang direfleksikan sekali dan
lagi, dapat memiliki nada yang
berbeda. Kadang-kadang mereka
mungkin membuka cakrawala baru
di depan mata kita, tanpa kita bisa
menjelaskan dengan jelas mengapa



demikian. Roh Kuduslah yang
bertindak dalam pikiran dan hati
kita. Seperti Santo Agustinus yang
dengan fasih berkhotbah: “Suara
kata-kataku terdengar olehmu, tetapi
Guru ada di dalam… Apakah engkau
ingin bukti ini? Apakah engkau
semua tidak mendengar homili ini?
Namun berapa banyak yang akan
pergi dari tempat ini tanpa belajar!
Saya, untuk bagian saya, telah
berbicara kepada semua; tetapi
mereka yang kepadanya Urapan di
dalam tidak berbicara, mereka yang
Roh Kudus di dalam tidak mengajar,
mereka yang kembali tanpa diajar.
”[10]

Oleh karena itu kita melihat ikatan
erat antara Roh Kudus, firman yang
diilhami dan kehidupan doa kita.
Gereja memanggil Roh Kudus
sebagai "Guru batin," yang
membimbing dan mendidik hati kita
dengan kata-kata yang Yesus sendiri
ajarkan kepada kita, yang membantu



kita menemukan di dalamnya
cakrawala yang selalu baru, untuk
mengenal Tuhan dengan lebih baik
dan mencintai-Nya lebih setiap hari.

***

Maria menyimpan segala perkara itu
di dalam hatinya dan
merenungkannya (Luk 2:19). Doa
Bunda kita mendapatkan kekuatan
dari hidupnya sendiri dan dari rajin
bermeditasi pada Firman Tuhan. Di
sana Maria mencari cahaya yang
dibutuhkan untuk memahami lebih
dalam apa yang terjadi di sekitarnya.
Dalam kidung pujiannya — 
Magnificat — kita melihat betapa
melimpahnya Kitab Suci yang
menjadi asupan terus-menerus
untuk doanya. Magnificat dipenuhi
dengan referensi ke Mazmur dan
kata-kata lain dari Kitab Suci,
termasuk "kidung Hana" (1 Sam 2:
1-11) dan penglihatan dari Yesaya
(Yes 29: 19-20), antara lain. [11] Jadi



Roh Kudus sedang mempersiapkan
dalam hati Bunda Maria persetujuan
tanpa syaratnya terhadap pesan
malaikat. Kita mempercayakan diri
kita pada perantaraan Maria,
meminta agar kita juga boleh
membiarkan Sabda Ilahi mendidik
hati kita dan membuat kita siap
untuk menjawab fiat! – terjadilah
padaku!, Aku mau! – terhadap begitu
banyak rencana yang telah disiapkan
Tuhan untuk hidup kita.

Nicolás Álvarez de las Asturias

[1] Karol Wojtyla, Ejercicios
espirituales para jóvenes, BAC,
Madrid 1982, p. 89.

[2] Paus Fransiskus, Evangelii
Gaudium, no. 264.

[3] Bdk. Jalan, no. 333.



[4] Santo Yohanes dari Salib, Sayings
of Light and Love, 59.

[5] Santo Agustinus, Letter 130.

[6] Bdk. Santo Siprianus, On the
Lord’s Prayer, Early Church Classics,
London, 1914; The Catechetical
Instructions of St. Thomas Aquinas,
“Explanation of the Lord’s Prayer,”
Veritatis Splendor Publications, 2012,
pp. 253ff.

[7] Hallel tersusun dari berbagai
Hallel kecil (Mzm 113-118) dan Hallel
besar (Mzm 136), di dalamnya
ulangan “bahwasanya untuk selama-
lamanya kasih setia-Nya” diulang di
setiap ayat. Perjamuan Paskah
diakhiri dengan menyanyikan
Mazmur 136.

[8] Katekismus Gereja Katolik, no.
2597.

[9] Jalan, no. 86.



[10] Santo Agustinus, 3rd Homily on
the First Letter of Saint John, 13.

[11] Selain yang telah dikutip, juga
meliputi referensi ke Hab 3:18; Ayub
12:19-20; 5:11-12 dan Mzm 113:7;
136:17-23; 34:2-3; 111:9; 103:1; 89:11;
107:9; 34:10; 98:3; 22:9.

pdf | dokumen dibuat secara otomatis
dari https://opusdei.org/id-id/article/

dengan-kata-kata-yesus-mengajar-kita/
(05-02-2026)

https://opusdei.org/id-id/article/dengan-kata-kata-yesus-mengajar-kita/
https://opusdei.org/id-id/article/dengan-kata-kata-yesus-mengajar-kita/

	Mengenal Dia dan Mengenal Dirimu Sendiri (II): Dengan Kata-kata Yesus Mengajar Kita

