opusdei.org

Buku-buku Tuhan

Artikel tentang hubungan
antara Kitab Suci dan Tradisi
Gereja. "Alkitab tidak "jatuh’
langsung dari surga, tetapi
Gereja yang menyajikannya
kepada kita, meyakinkan kita
bahwa Allah berbicara kepada
kita hari ini melalui Kitab Suci.

01-10-2020

Setiap komunitas manusia secara
alami menceritakan kisah tentang
asal-usulnya sendiri. Pertemuan
keluarga atau peringatan seringkali
merupakan kesempatan untuk



mengingat beberapa peristiwa
penting, seperti anekdot tentang
kakek-nenek atau kebaikan nenek
moyang terkenal. Narasi ini bukan
sekadar latihan ingatan nostalgia.
Mereka berkontribusi untuk
membentuk identitas keluarga atau
kelompok. Dengan demikian anggota
yang lebih muda menemukan dari
mana mereka berasal dan lebih
memahami siapa mereka.

Inilah bagaimana orang-orang Israel
belajar tentang diri mereka sendiri
dan meneruskan karya Tuhan yang
luar biasa dari generasi ke generasi.
Hal-hal yang telah kami dengar dan
kami ketahui, dan yang diceritakan
kepada kami oleh nenek moyang
kami, kami tidak hendak
sembunyikan kepada anak-anak
mereka tetapi akan kami ceritakan
kepada angkatan yang kemudian,
puji-pujian kepada Tuhan dan
kekuatan-Nya dan perbuatan-
perbuatan ajaib yang telah dilakukan-



Nya. [1] Gereja, Umat Allah yang
baru, juga merupakan keluarga yang
mengingat dan terus-menerus
menghadirkan peristiwa-peristiwa
yang mengarah ke asalnya: sejarah
Israel kuno dan di atas semua
kematian dan kebangkitan Yesus.

Akun keluarga atau komunal ini
kadang-kadang ditulis, dan bahkan
dapat dianggap sebagai karya
referensi bagi komunitas tempat
mereka dilahirkan. Beberapa orang
kuno mengaitkan asal mula ilahi
dengan tulisan-tulisan ini. Bagi
mereka, buku-buku ini telah ditulis
langsung oleh dewa dewa mereka
sendiri. Tetapi ketika Gereja
menyatakan bahwa "Allah adalah
penulis Kitab Suci,"” [2] apakah ia
bermaksud mengatakan sesuatu
yang serupa? Bagaimana iman
Katolik memahami asal-usul Alkitab?
Apa hubungan mereka dengan
Gereja?



Apakah Tuhan penulis Alkitab?

Iman menyatakan kepada kita Allah
yang telah menciptakan langit dan
bumi dan yang menghormati
otonomi ciptaannya sendiri. Ia tidak
berusaha memperbudak kecerdasan
atau kebebasan makhluk
rasionalnya. Dia juga tidak
memaksakan keselamatan pada Kita;
melainkan Dia menawarkannya,
sehingga jika kita memilih untuk
menerimanya kita dapat
menyambutnya dengan sepenuh
hati. Secara analogi, dalam membuat
diri-Nya dikenal oleh kita, Dia ingin
menggunakan bahasa yang dapat
dipahami oleh kita, karena bahasa
yang dengannya Bapa, Putera dan
Roh Kudus berkomunikasi secara
kekal di antara mereka sendiri -
“idiom ilahi” - tidak dapat diakses
oleh kita. Karena itu Gereja memberi
tahu kita bahwa Allah menyatakan
kasih-Nya kepada kita dan
melaksanakan rencananya untuk



keselamatan dengan bertindak dan
berbicara “melalui manusia dengan
cara manusia.” [3]

Dalam terang misteri Yesus Kristus,
yang "melengkapi dan
menyempurnakan Wahyu," [4] lebih
mudah untuk memahami cara
bertindak ilahi ini. Yesus adalah
Allah yang sejati dan Manusia sejati.
Kemanusiaan-Nya adalah cara untuk
mengetahui misteri Allah. Namun
demikian, Dia ingin berbagi dalam
keterbatasan manusiawi kita, kecuali
untuk dosa. Dia tidak hanya
menderita kelaparan dan kehausan
dan kelelahan, tetapi Dia juga
mengalami upaya yang terlibat
dalam belajar membaca, untuk
mempraktekkan perdagangan yang
diajarkan St Joseph kepadanya ...
Yesus adalah Tuhan, tetapi Dia tidak
meninggalkan batasan-batasan yang
secara intrinsik sifat manusia.



Yesus ingin berbicara kepada kita
dengan kata-kata manusia. Dia
menyampaikan kepada kita pesan
keselamatan-Nya dengan cara-cara
pengungkapan dari era tertentu.
Secara analogi, ketika Gereja
berbicara kepada kita tentang
"Inspirasi ilahi" dari Kitab Suci,
sambil menyatakan dengan jelas
bahwa Roh Kudus adalah penulis
utama kitab-kitab suci, ini tidak
menyiratkan bahwa mereka
dibebaskan dari batasan yang pantas
untuk karya sastra manusia mana
pun. Dalam Kitab Suci, “Firman
Allah, yang dinyatakan dalam kata-
kata manusia, dalam segala hal
seperti bahasa manusia, sama seperti
Firman Bapa yang kekal, ketika ia
mengambil sendiri daging dari
kelemahan manusia, menjadi seperti
manusia.” [5]

Dimensi manusiawi dari Alkitab
membuat Firman Allah dapat
diakses oleh kita. Tetapi itu juga



berarti bahwa dalam membacanya
kita menghadapi keterbatasan
tertentu. Beberapa orang memiliki
gagasan yang terlalu sederhana
tentang Alkitab, dan tidak
meninggalkan ruang untuk segala
bentuk ketidaksempurnaan. Seperti
dikatakan Santo Yohanes Paulus II,
orang-orang seperti itu “cenderung
berpikir bahwa, karena Allah adalah
Makhluk Mutlak, setiap kata-kata-
Nya harus memiliki nilai absolut,
terlepas dari semua pengkondisian
bahasa manusia.” [6] Ini mungkin
tampak lebih menghormati
kebesaran Tuhan, tetapi dalam
kenyataannya itu berarti penipuan
diri sendiri dan penolakan “misteri
inspirasi tulisan suci dan Inkarnasi,
mengikat diri sendiri dengan
gagasan yang salah tentang Makhluk
Absolut. Tuhan dalam Alkitab
bukanlah makhluk absolut yang
menghancurkan semua yang
disentuhnya, membatalkan semua
perbedaan dan nuansa makna.” [7]



Dengan menyesuaikan diri-Nya
dengan kekecilan kita, Allah
memanifestasikan kerahiman-Nya,
dalam cinta yang menuntun-Nya
untuk mengakomodasi diri-Nya
sendiri dengan cara-cara kita
berekspresi, untuk menunjukkan
diri-Nya dengan cara yang
menyenangkan, sehingga kebesaran-
Nya tidak akan menghalangi kita
untuk mendekati-Nya. Kita melihat
cara bertindak ini dalam karya
Penebusan, dan juga dalam cara Dia
membuat dirinya dikenal. "Ketika
Dia mengekspresikan diri-Nya dalam
bahasa manusia, Dia tidak
memberikan nilai yang sama pada
setiap ekspresi, tetapi menggunakan
semua kemungkinan nuansa makna
dengan fleksibilitas yang tinggi, juga
menerima keterbatasan mereka." [8]

Untuk menghindari gagasan yang
terlalu sederhana tentang Alkitab,
akan sangat membantu untuk
mengingat bahwa buku-buku yang



menyusunnya ditulis tidak hanya
pada periode waktu yang berbeda,
tetapi juga dalam tiga bahasa yang
berbeda: Ibrani, Aram, dan Yunani.
Teks-teks tersebut ditulis oleh
manusia melalui siapa Tuhan
bertindak, tanpa berhenti menjadi
penulis sejati dari buku-buku
mereka. [9] Sebagai contoh, ketika
Santo Paulus mengungkapkan
kemarahannya dengan kata-kata
yang kuat, mengatakan Hai orang
orang Galatia yang bodoh! (Gal 3: 1,
bdk. 3: 3), dialah yang marah, bukan
Roh Kudus. Tentu saja, peringatan
Santo Paulus diilhami oleh Roh
Kudus, tetapi ia menggunakan cara
mengekspresikan dirinya sesuai
dengan karakternya sendiri dan
pergantian linguistik frase yang
kemudian digunakan.

Tradisi, tambahan oleh Gereja ke
Alkitab?



Konsekuensi lain dari karakter
manusia dan ilahi dari Kitab Suci
adalah hubungannya dengan Gereja.
Alkitab tidak “jatuh” langsung dari
surga, tetapi Gereja yang
mempersembahkannya kepada Kkita,
meyakinkan kita bahwa Allah
berbicara kepada kita hari ini
melalui Kitab Suci. Seperti yang
dikatakan di atas, orang-orang Israel
dan Gereja adalah keluarga atau
komunitas di mana narasi, nubuat,
doa, nasihat, peribahasa dan teks-
teks lain yang kita temukan dalam
Perjanjian Lama dan Baru lahir,
mengambil bentuk dan diteruskan.

Sebenarnya, sumber atau asal dari
Penyingkapan hanyalah Allah, yang
memanifestasikan dirinya
sepenuhnya dalam Putra Nya yang
menjadi manusia, Yesus Kristus.
Yesus adalah Wahyu Allah.
Kehidupan dan ajarannya, terutama
sengsara, wafat, dan kebangkitan-
Nya, yang terjadi “sesuai dengan



Kitab Suci" (lih. 1 Kor 15: 3-4),
membuat pesan bahwa Ia sendiri
memerintahkan para Rasul untuk
berkhotbah di seluruh dunia. Berita
baik inij, Injil, yang ditransmisikan
dengan cara yang hidup di Gereja,
adalah isi mendasar dari Tradisi
kerasulan. Ketika dituliskan maka
memunculkan Perjanjian Baru;
tetapi itu juga ditransmisikan dalam
kehidupan Gereja: dalam cara dia
mengajarkan iman, bentuk doanya
dalam liturgi, gaya hidup yang ia
tetapkan ketika berbicara tentang
moral.

Tradisi adalah kehidupan Gereja
sejauh ia meneruskan Injil. Oleh
karena itu tidaklah benar untuk
memahaminya seolah-olah itu hanya
bagian dari Wahyu, yang terdiri dari
kebenaran yang tidak nampak jelas
dalam Alkitab. Juga tidak direduksi
menjadi formula dan praktik yang
telah ditambahkan dari waktu ke
waktu, atau pada ajaran para Bapa



Gereja atau Magisterium.
Kebingungan ini ditemukan di
beberapa penulis yang berbicara
tentang Alkitab dan Tradisi seolah-
olah mereka adalah “dua sumber”
Wahyu ilahi. Beberapa kebenaran
iman akan diketahui berkat Kitab
Suci dan yang lainnya berkat Tradisi.
Sebagai contoh, Primat Petrus
ditemukan dalam Injil (Mat 16: 17-19;
Luk 22: 31-32; Yoh 21: 1-19),
sedangkan hal Bunda kita diangkat
ke surga tidak muncul secara
eksplisit dalam Perjanjian Baru. Ini
tampaknya merupakan skema
sederhana yang menyelesaikan
banyak masalah. Namun demikian,
gagasan bahwa kita memiliki dua
sumber Wahyu, seolah-olah Allah
berbicara kepada kita melalui satu
atau yang lain, tidak sesuai dengan
kenyataan. Alkitab menjangkau Kkita
di dalam Tradisi Gereja, membentuk
bagian darinya, bukan secara
terpisah.



Karena kenyataan hidup dan
menyebarkan iman mereka, semua
umat Katolik adalah subyek Tradisi
yang aktif, seperti halnya semua
anggota keluarga berbagi dalam
suatu cara dalam
mengomunikasikan identitasnya.
Kehidupan suci orang-orang yang
mengikuti Kristus memanifestasikan
berbagai segi Injil. Seperti yang
dikatakan Paus Fransiskus: “Setiap
orang kudus adalah misi, yang
direncanakan oleh Bapa untuk
merefleksikan dan mewujudkan,
pada momen tertentu dalam sejarah,
aspek tertentu dari Injil.” [10] Konsili
Vatikan Kedua mengajarkan:
“Gereja, dalam doktrinnya,
kehidupan dan ibadatnya,
melanggengkan dan
mentransmisikan ke setiap generasi
apa pun dirinya, semua yang ia
yakini.

Mengapa membaca dari dalam
Tradisi?



Tradisi Gereja hidup. Ini kontras
dengan pandangan yang kadang-
kadang dianggap sebagai “tradisi”
atau “tradisi-tradisi” sebagai sesuatu
dari masa lalu: tradisi leluhur suatu
bangsa, pesta tradisional atau
bahkan pakaian tradisional. Di
Gereja, Tradisi berasal dari masa lalu
tetapi tidak tetap di masa lalu.
Benediktus XVI menggunakan
perbandingan yang menerangi
dalam hal ini: “Tradisi bukanlah
transmisi benda atau kata-kata,
kumpulan benda mati. Tradisi
adalah sungai hidup yang
menghubungkan kita dengan asal-
usul, sungai hidup tempat asal-usul
itu ada.” [12]

Di dalam sungai yang hidup ini, yang
lahir dalam Kristus dan membawa
Kristus sendiri kepada kita, Gereja
menerima dan meneruskan koleksi
buku yang diberikan kepadanya
sebagai kesaksian terilhami dari
Wahyu ilahi, yaitu, ansambel



Tulisan-Tulisan yang
mengomunikasikan apa Tuhan
sendiri ingin dituliskan untuk
keselamatan kita. “Melalui Tradisi
yang sama, kanon lengkap dari
kitab-kitab suci diketahui oleh Gereja
dan Kitab Suci sendiri lebih
dipahami dan diaktualisasikan
secara konstan di Gereja. Karena itu,
Allah, yang berbicara di masa lalu,
terus berkomunikasi dengan
pasangan Putranya yang terkasih.
”[13]

Tradisi, yang merupakan "rumah"
tempat Kitab Suci lahir, juga menjadi
jalan untuk memahaminya dengan
lebih baik. Hal serupa terjadi dalam
upaya menghargai karya sastra
dengan segala kekayaannya. Satu
bacaan saja tidak cukup; kita perlu
fokus pada konteks di mana ia
ditulis, pandangan intelektual
penulisnya, komunitas di mana ia
berasal. Jadi ketika Gereja
mengatakan bahwa Tradisi yang



hidup adalah kriteria untuk
menafsirkan Alkitab, [14] atau
bahwa "pengaturan utama untuk
penafsiran tulisan suci adalah
kehidupan Gereja," [15] ia memberi
tahu kami bahwa pembacaan
dilakukan di persekutuan dengan
semua orang yang percaya kepada
Kristus membuka bagi kita semua
kekayaan Kitab Suci. Tentu saja,
siapa pun dapat membaca dan
sedikit banyak memahami Alkitab,
bahkan jika mereka belum
menerima karunia iman.
Perbedaannya adalah bahwa, ketika
seseorang yang dibaptis membaca
Kitab Suci, ia tidak hanya berusaha
memecahkan kode beberapa teks
kuno, tetapi lebih kepada
menemukan pesan bahwa Tuhan
ingin meninggalkan tulisan di sana
dan sekarang ingin berkomunikasi
dengan Kkita.

Karena itu, kita juga dapat
menghargai dengan lebih baik



mengapa, agar dapat memahami
Alkitab, sangat dianjurkan untuk
mencari bantuan Roh Kudus.
Sebelum pergi ke kematiannya Yesus
mengumumkan kepada murid-
muridnya bahwa Roh Kudus akan
mengajar dan mengingatkan mereka
tentang segala sesuatu yang telah Dia
katakan kepada mereka (lih. Yoh 14:
26), dan menuntun mereka ke
kepenuhan kebenaran (lih. Yoh
16:13). Pembacaan Kitab Suci adalah
momen istimewa ketika janji ini
menjadi kenyataan. Roh Kudus,
penulis buku-buku kudus,
membantu kita untuk lebih
memahami kehidupan dan ajaran-
ajaran Kristus yang dicatat dalam
Injil, diumumkan oleh para nabi dan
dijelaskan dalam khotbah apostolik.
Roh Kudus adalah ikatan cinta
antara orang-orang percaya, dan
dengan demikian membawa kita ke
dalam persekutuan dengan Gereja
sepanjang masa. Melalui Roh Kudus,
“suara Injil yang hidup terdengar di



Gereja - dan melalui dia, di
dunia.” [16]

Juan Carlos Ossandon

* %k ok

Sumber Pustaka

— Konsili Vatikan II, Konstitusi Dei
Verbum (18-XI-1965).

— Katekismus Gereja Katolik, nn.
50-141.

— Santo Yohanes Paulus II, Ceramah
De tout coeur, 23-1V-1993.

— Benediktus XVI, Pertemuan Umum,
26-1V-2006; Ex. Ap. Verbum Domini
(30-1X-2010), khusus bagian
pertamanya.

* %k ok

— G. Aranda Pérez, «Inspiracion de la
Sagrada Escritura» en C. Izquierdo



(ed.), Diccionario de teologia, Eunsa,
Pamplona *2014, 511-517.

— V. Balaguer, «La Constitucion
dogmatica Dei Verbum», Annuarium
Historiae Conciliorum 43 (2011)
271-310.

—J. Dupont, «Ecriture et Tradition»,
Nouvelle revue théologique 85 (1963)
337-356.

— C. Izquierdo, «Tradicion» en C.
Izquierdo (ed.), Diccionario de
teologia, Eunsa, Pamplona 32014.

—J. Ratzinger, Mi vida. Recuerdos
(1927-1977), Encuentro, Madrid 1997,
capitulo «El comienzo del Concilio y
el traslado a Munster».

[1] Mazmur 78:3-4. Bdk. Paus
Fransiskus, Apost. Exhort. Amoris
Laetitia (19 Maret 2016), no. 16.



[2] Katekismus Gereja Katolik, no.
105.

[3] Vatikan II, Konstitusi Dei Verbum,
no. 12.

[4] Ibid., no. 4

[5] Ibid., no. 13. Sebelum Dei
Verbum, analogi ini telah diteruskan
oleh Paus Pius XII dalam ensiklik
Divino Afflante Spiritu (30
September 1943), no. 24 (EB 559;
EB=Enchiridion Biblicum).
Kemudian, digunakan juga oleh
Santo Yohanes Paulus II dalam
sambutannya De tout Coeur, 23 April
1993, nos. 6-7 (EB 559), Katekismus
Gereja Katolik (no. 101) dan Paus
Benediktus XVI dalam Verbum
Domini (30 September 2010), no. 18.

[6] Santo Yohanes Paulus II,
sambutan De tout coeur, 23 April 23
1993, no. 8 (EB 1247).

[7] Ibid.



[8] Ibid.
[9] Bdk. Dei Verbum, no. 11.

[10] Paus Fransiskus, Apost. Exhort.
Gaudete et exsultate (19 March 2018),

no. 19.
[11] Dei Verbum, no. 8.

[12] Benediktus XVI, General
audience, 26 April 2006.

[13] Dei Verbum, no. 8.
[14] Cf. Ibid., no. 12.
[15] Cf Verbum Domini, nos. 29-30.

[16] Dei Verbum, no. 8.

pdf | dokumen dibuat secara otomatis
dari https://opusdei.org/id-id/article/
buku-buku-tuhan/ (21-01-2026)


https://opusdei.org/id-id/article/buku-buku-tuhan/
https://opusdei.org/id-id/article/buku-buku-tuhan/

	Buku-buku Tuhan

