
opusdei.org

"Spe Salvi": a
reményről szóló
enciklika

Megjelent XVI. Benedek pápa
második enciklikája, amelynek
címe: „Spe salvi”. A Szentatya a
keresztény reményről szóló
körlevelét a püspököknek, a
papoknak és diakónusoknak, az
Istennek szentelt személyeknek
és minden világi hívőnek
címezte.

2007.12.11.



XVI. Benedek pápa második
enciklikája Szent Pál Rómaiakhoz írt
levelének soraiból indul ki:

„Spe salvi facti sumus” – „Mert
megváltásunk még reménybeli”.
(Róm 8,24).

A megváltás, az üdvösség, a
keresztény hit szerint nem pusztán
egy adott tény. A megváltást olyan
értelemben kínálja fel Isten, hogy
megbízható reményt ajándékoz
számunkra. Ennek erejében tudunk
szembenézni jelenünkkel. A jelent,
még ha fáradozásokkal teli is, azért
tudjuk elfogadni, mivel biztos cél felé
vezet, amely megérdemli a
fáradságot. (1)

A keresztények megkülönböztető
jegye tehát az a tény, hogy van
jövőjük, tudják, hogy életük nem a
semmibe torkollik. A pápa
hangsúlyozza, hogy a keresztény
üzenet nem pusztán „informatív”
jellegű, hanem olyan, amely



cselekvésre késztet. Ez azt jelenti,
hogy az evangélium nem pusztán
tájékoztat bizonyos dolgokról, hanem
olyan hírt közöl, amely
megváltoztatja életünket. Szélesre
tárja az idő homályos kapuját, amely
a jövő felé nyílik. Akinek van miben
reménykednie, az másképpen él, új
életet kapott ajándékba. (2)

A valódi Isten elismerésére eljutni
annyit jelent, mint reményben
részesülni – állapítja meg a pápa. Ezt
megértették az első keresztények is,
mint például az efezusiak, akik,
mielőtt találkoztak volna Krisztussal,
számos istent imádtak, de „remény
és Isten nélkül éltek”. A régóta
keresztény nemzetek hívei számára a
problémát az jelenti, hogy már
hozzászoktak az evangéliumhoz.
Körükben az a remény, amely az
Istennel való hiteles találkozásból
származik, szinte már nem
észlelhető. A Szentatya itt utal Szent
Bakhita Jozefina alakjára. 1869-ben



született Szudánban, Darfur
tartományban. Kilenc éves korában
elrabolták és eladták rabszolgának.
Rettenetes megpróbáltatások után
érkezett meg Itáliába, ahol
megismeri a „nagy reménységet”.
Ezért mondhatja: „Véglegesen szeret
engem Isten és bármi is történjen, ez
a Szeretet vár rám”. (3)

A pápa emlékeztet rá, hogy Jézus
nem egyfajta szociális, forradalmi
üzenetet hozott, mint például
Spartacus. Nem politikai
szabadulásért küzdött, mint Barrabás
vagy Bar-Kochba. Valami egészen
mást kaptunk tőle: az élő Istennel
való találkozást. Találkozást egy
olyan reménységgel, ami erősebb
volt a rabszolgaság minden
szenvedésénél, és amely ezáltal
belülről alakította át az életet és a
világot, akkor is, ha a külső
struktúrák változatlanok maradtak.
(4)



Krisztus valóban szabaddá tesz
bennünket: nem vagyunk a
világegyetem, az anyagi törvények,
az evolúció rabszolgái. Nazianzi
Szent Gergely a csillag által vezetett
Három Királyokban az asztrológia
végét látja. Nem a kozmosz elemei
vezérelik a világot és az embereket,
hanem egy személyes Isten
kormányozza a csillagokat, vagyis a
világegyetemet. Szabadok vagyunk,
mert az égbolt nem üres, mert az
univerzum Ura Isten, aki Jézusban a
Szeretetként nyilatkoztatta ki magát.
(5)

Krisztus a „valódi filozófus”, aki
megmondja, hogy valójában ki is az
ember és mit kell tennie ahhoz, hogy
valóban ember legyen. Ő az élet
valódi mestere, mert képes arra,
hogy megjelölje a halál utáni utat is.
(6)

Jézus olyan reményt nyújt
számunkra, amely egyben elvárás és



jelenlét. Az a tény, hogy ez a jövő
létezik, megváltoztatja a jelent. A hit
révén már bennünk vannak – kezdeti
stádiumban – azok a dolgok,
amelyekben reménykedünk: a
mindenség, a valódi élet. Már a
jelenben érzékelhetjük a jövőt. Az
elkövetkező dolgok jelenléte egyben
bizonyosságot is jelent és számunkra
azoknak a dolgoknak a bizonyítékát
jelenti, amelyeket még nem látunk.
(7)

Ez a remény lehetővé teszi sok
keresztény számára, hogy
szembenézzenek az üldöztetéssel és
vállalják a vértanúságot, ellenállva
az ideológiák és tömegtájékoztatási
eszközeik által képviselt túlerőnek.
Ezek a keresztények képesek arra,
hogy megújítsák a világot. (8)

A pápa rámutat, hogy ma sokan talán
azért utasítják el a hitet, mert az örök
élet nem tűnik számukra
kívánatosnak. Nem törődnek az örök



élettel, amely pusztán akadályt jelen
az evilági élet szempontjából. (10)

A hit jelenlegi válsága mindenekelőtt
a keresztény remény válsága –
állapítja meg a Szentatya
enciklikájában. Az elveszett
paradicsom helyreállítását ma már
nem a hittől, hanem a műszaki-
tudományos haladástól várják. A
remény így a haladásba vetett hitté
válik, amelynek két alappillére az ész
és a szabadság. Ezek látszólag
önmagukban, a belsejükből fakadó
jóság révén, biztosítani tudják egy új,
tökéletes emberi közösség
megvalósulását. Az ész
birodalmának eljövetelét úgy várják,
mint egy teljesen szabaddá vált
emberiség új létfeltételét. (17-18)

E remény politikai megvalósulásának
két alapvető szakaszát jelentette a
francia (19) majd a marxista
forradalom. A francia forradalom
fejleményeit látván a felvilágosodás



Európájának új módon kellett
szembesülnie az ész és a szabadság
fogalmával. A proletárforradalom
ugyanakkor lesújtó pusztítást hagyott
maga után. Marx alapvető tévedése
az volt, hogy megfeledkezett az
emberről és szabadságáról. Azt hitte,
hogy a gazdasági élet marxista
átalakításával minden a maga
helyére kerül. Valódi hibája a
materializmus volt. (20-21)

A pápa ezután megállapítja: az
embernek szüksége van Istenre,
különben remény nélkül marad. (23)
Az embert soha nem válthatja meg
egy külső struktúra. Aki örökké tartó
jobb világot ígér, hamis ígéretet tesz.
Így tévednek azok is, akik a
tudományban látják az ember
megváltását. A tudomány ezzel
szemben el is pusztíthatja az embert
és a világot. (25)

Az embert nem a tudomány, hanem a
feltétel nélküli, abszolút szeretet



váltja meg. Az ember valódi, minden
csalódásnak ellenálló, nagy
reménysége csak Isten lehet. Az az
Isten, aki szeretett bennünket, és aki
most is szeret minket egészen a
végsőkig. (24-26)

A Szentatya a remény
megtapasztalásának és
gyakorlatának négy helyét jelöli meg.
Az első az ima. A pápa itt emlékeztet
Van Thuan vietnámi bíboros
alakjára, aki 13 évet töltött
börtönben, ebből kilencen
magánzárkában. Látszólag a
tökéletes kétségbe esés helyzetében
az a tény, hogy beszélhetett Istenhez,
a remény növekvő erejévé vált
számára. (32-34)

Az ima mellet a cselekvésben
találkozhatunk a reménnyel. A
keresztény remény mindig tevékeny,
mindig másokat is magába foglal.
Csak akkor tudok remélni minden
remény ellenére, ha tudom, hogy



személyes életemet és a történelem
egészét a szeretet elpusztíthatatlan
hatalma őrzi. Minden kudarc
ellenére ez a remény ad bátorságot
ahhoz, hogy cselekedjünk, és előre
haladjunk. (35)

A szenvedésben is
megtapasztalhatjuk a remény.
Természetesen mindent el kell
követni a szenvedés csökkentéséért.
Ugyanakkor nem a fájdalom elöl való
menekülés gyógyítja meg az ember,
hanem az a képesség, hogy elfogadja
a küzdelmeket és azok hatására
érettebbé válik. Az ember a
Krisztussal való egységben találja
meg a szenvedés értelmét, aki
végtelen szeretettel szenvedett. (A
pápa itt utal a remény egy másik
tanújára, Paul Le-Bao-Thin vietnámi
vértanúra, aki 1857-ben hunyt el.)
Kegyetlen és embertelen az olyan
társadalom, amely nem képes a
szenvedők elfogadására – írja
enciklikájában Benedek pápa.



Végül az Utolsó Ítélet is a reménnyel
függ össze. A belé vetett hit
mindenekelőtt és elsősorban
reményt jelent. Létezik ugyanis a test
feltámadása, az igazságosság, a múlt
szenvedéseinek eltörlése. A pápa
annak a meggyőződésének ad
hangot, hogy az igazságosság kérdése
az örök életbe vetett hit alapvető,
legfontosabb érve. Lehetetlen
ugyanis, hogy a történelmi
igazságtalanságé legyen az utolsó
szó. Isten igazságosság és
igazságosságot teremt. Ez a mi
vigaszunk és reménységünk. De az
isteni igazságosság egyben kegyelem
is. A kegyelem nem zárja ki az
igazságosságot. A gonoszok végül, a
mennyei lakomán nem ülnek majd
egy asztalnál az áldozatokkal, minta
misem történt volna.

Benedek pápa ismételten leszögezi a
tisztítótűz és a pokol létezésére
vonatkozó keresztény tanítást.
Rámutat ugyanakkor, hogy ha Isten



Utolsó Ítélete pusztán az
igazságosság szerint történne,
mindnyájunknak félni kellene. Az
Utolsó Ítélet azonban kegyelem is,
ami lehetővé teszi számunkra, hogy
reméljünk, és bizalommal telve
induljunk az Ítélő Bíró felé, akit
„szószólónkként” ismerünk. (41-47)

XVI. Benedek pápa körlevelében
hangoztatja: a mi reményünk mindig
alapvetően magába foglalja a
másokért való reménykedést is. Mint
keresztények soha nem
gondolhatunk csak saját magunk
üdvösségére. Arra a kérdésre is
válaszolnunk kell, hogy mit tehetünk
mások üdvözüléséért. Csak így
teszünk meg mindent személyes
üdvösségünkért. (48)

A „Spe salvi” kezdetű enciklika utolsó
fejezetében a Szentatya Máriához, a
reménység csillagához fordul
imájával. „Isten Anyja, a mi Anyánk,
taníts meg bennünket hinni, remélni



és szeretni veled együtt. Mutasd meg
a Krisztus országa felé vezető utat!
Tenger csillaga, ragyogj felettünk és
vezess bennünket utunkon!” (49-50)

Forrás: „Magyar Kurír”

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hu-hu/article/spe-salvi-a-remenyrol-
szolo-enciklika/ (2026.01.21.)

https://opusdei.org/hu-hu/article/spe-salvi-a-remenyrol-szolo-enciklika/
https://opusdei.org/hu-hu/article/spe-salvi-a-remenyrol-szolo-enciklika/
https://opusdei.org/hu-hu/article/spe-salvi-a-remenyrol-szolo-enciklika/

	"Spe Salvi": a reményről szóló enciklika

