
opusdei.org

Ratzinger bíboros
szentbeszéde a
boldoggá avatást
követő hálaadó
szentmisén

1992. május 19-én Joseph
Ratzinger bíboros mutatott be
hálaadó szentmisét a római
Szent Apostolok templomban.
Itt olvasható a szentmisén
elhangzott prédikáció szövege.

2009.01.15.

Jel 19,1-5; 9a



Róm 8,26-30

Lk 5,1-11 

A Szent János tollából származó
Jelenések könyve – amely az
emberiség múltjáról és jövőjéről oly
sok szörnyűséget mond el – rést nyit
az égen és megmutatja nekünk, hogy
a világ mindig Isten oltalmazó
kezében van. Bármilyen sok is a
rossz, végül Isten győzedelmeskedik.
A világ nyomorúságából dicsőítő
ének hallatszik. Isten trónja körül az
üdvözültek egyre gyarapodó kórusa
áll, akik önmagukról elfeledkező
életének jutalma a mindent
felülmúló öröm és dicsőség lett. Ez a
kórus nem csak a túlvilágon énekel;
már e világ történelme során alakul,
és rejtetten jelen van közöttünk. Ez
egészen nyilvánvalóvá válik a
szózatból, amely Isten trónján
hangzik fel: „Dicsérjétek Istent, ti
Isten szolgái, ti istenfélők, ti nagyok
és kicsinyek!”[1]. E felhívás mai



világunknak szól, hogy az egyetlen
lényeges dolog mellett kötelezzük el
magunkat és így már most vegyünk
részt az örökkévalóság liturgiájában.
Josemaría Escrivá boldoggá avatása
tudtunkra adja, hogy korunk e papja
immár az Istent dicsőítők között áll
és benne beteljesül a mai olvasmány
igéje: „Akiket előre kiválasztott,
azokat Isten megdicsőítette”[2]. A
megdicsőülés nemcsak jövőbeli
esemény, hanem már megtörtént:
erre emlékeztet a boldoggá avatás.
„Dicsőítsétek Istent, ti kicsinyek és
nagyok!”‑ Josemaría Escrivá e
felszólításban felismerte Istentől
kapott hivatását, de nemcsak saját
életére vonatkoztatta azt.
Küldetésének tekintette, hogy
továbbadja a trónról hangzó
felhívást, hogy az felhangozzon a mi
korunkban is. Nagyokat és
kicsinyeket egyaránt meghívott Isten
dicsőítésére, ő maga pedig éppen
ezáltal dicsőítette meg Istent. 



Josemaría Escrivá már nagyon korán
ráébredt, hogy Istennek terve van
vele, hogy kér tőle valamit. De nem
tudta, mi az. Hogyan találjon választ?
Hol keresse azt? Kutatását a Szentírás
szavára hallgatva kezdte. Nem a múlt
könyveként olvasta a Bibliát, nem
megvitatandó témák könyveként,
hanem most is érvényes igeként,
amely ma szól hozzánk. Olyan
igeként, amelyben mi mindannyian
főszereplők vagyunk és amelyben
meg kell keresnünk saját helyünket,
hogy rátaláljunk utunkra. E keresés
során különösen megragadta a vak
Bartimeusról szóló történet, aki a
Jerikóba vezető út mentén ülve
hallott az ott elvonuló Jézusról és
hangosan kiáltozva kérte irgalmát[3].
Míg a tanítványok megpróbálták
elhallgattatni a vak koldust, Jézus
odafordult hozzá és megkérdezte:
„Mit akarsz, hogy cselekedjem
veled?”. Bartimeus így válaszolt:
„Uram, add, hogy lássak!”. Josemaría
önmagát ismerte fel Bartimeusban.



„Uram, add, hogy lássak!”‑ volt ettől
kezdve mindennapi kérése: „Add,
hogy meglássam a Te akaratodat!”. 

Az ember akkor kezd el valóban
látni, amikor megtanulja látni Istent.
Akkor kezdi el látni Istent, amikor
meglátja az akaratát és készen áll azt
magáévá tenni. Az a vágy, hogy
megismerje Isten akaratát, majd a
saját akaratává tegye azt, Escrivá
életének tulajdonképpeni
hajtóerejévé vált. „Legyen meg a Te
akaratod, mint a mennyben, úgy a
földön is.” E vágy, e szakadatlan
könyörgés készítette fel őt arra, hogy
a megvilágosodás pillanatában úgy
válaszoljon, mint Péter: „Uram, a Te
szavadra kivetem a hálót”[4]. Igenje
nem volt kevésbé merész, mint az
apostol válasza a Genezáreti tó
partján egy hosszú és eredménytelen
éjszakai halászat után.
Spanyolországot feldúlta az Egyház,
Krisztus és az Isten elleni gyűlölet. Az
Egyházat ki akarták irtani



Spanyolországból, amikor Josemaría
Escrivá megbízást kapott arra, hogy
Isten érdekében kivesse a hálót. Ő
attól a pillanattól kezdve egész
életében − Isten halászaként −
fáradhatatlanul merítette Isten
hálóját történelmünk vizébe, hogy
nagyokat és kicsinyeket kiemeljen a
fényre, hogy újra lássanak. 

Isten akarata. Szent Pál azt mondja
erről a tesszaloniki híveknek: „Isten
akarata ugyanis az, hogy szentekké
legyetek!”.[5]. Isten akarata végső
soron egészen egyszerű és a lényege
mindig ugyanaz: az életszentség. Az
életszentség pedig − amint a mai
olvasmány is elmondja − az, hogy
hasonlóvá válunk Krisztushoz[6].
Josemaría Escrivá e felszólítást nem
tekintette csak magára
vonatkozónak, hanem mindenekelőtt
egy mindenkihez szóló üzenetnek:
bátorítani az embereket, hogy az
életszentségre törekedjenek, Krisztus



számára összegyűjteni a fivérek és
nővérek közösségét. 

A „szent” szó értelme az idők
folyamán vészesen leszűkült, ami
alighanem még ma is érezteti
hatását. E szót hallva azokra a
szentekre gondolunk, akiknek képeit
és szobrait az oltárokon látjuk, a
csodákra és hősies erényekre, arra,
hogy ez csak kevés kiválasztottra
vonatkozhat és mi nem tartozhatunk
közéjük. Így átengedjük az
ismeretlen keveseknek az
életszentséget, és mi megelégszünk
azzal, hogy olyanok vagyunk,
amilyenek. 

Ebből a lelki apátiából rázta fel az
embereket Josemaría Escrivá. „Nem,
az életszentség nem valami
rendkívüli, hanem a normális állapot
minden megkeresztelt számára. Nem
utánozhatatlan hősiességről van szó.
Ezerféle módon megnyilvánulhat,
bárhol és bármilyen foglalkozásban



elérhető. Ez annyit jelent, hogy a
mindennapi életet Istenre szegezett
tekintettel éljük és áthatjuk azt a hit
szellemével”− kiáltotta. 

Boldog Josemaría e feladattal járta be
fáradhatatlanul a földrészeket,
beszélt az emberekhez, hogy
bátorságot öntsön beléjük az
életszentségért folytatott
küzdelemben, hogy bátran éljék meg
a keresztény élet kalandját, bárhol
éljenek is. Így a tettek nagy embere
lett, aki Isten akaratának
megfelelően élt és Isten akaratát
tolmácsolta, mindezt azonban nem
prédikálva. Tudta, hogy mi nem
tudjuk magunkat megigazulttá tenni.
Ahogy a szeretet előfeltétele, hogy
szeressenek minket, úgy az
életszentség is együtt jár azzal, hogy
az ember elfogadja, hogy Isten
szereti őt. 

A Josemaría Escrivá által alapított
Mű neve Opus Dei, nem pedig Opus



nostrum: Isten Műve, nem a mi
művünk. Nem a saját művét akarta
megteremteni, Josemaría Escrivá
művét; nem saját maga számára
akart emlékművet emelni. „Az én
művem nem az én művem” −
mondhatta és mondta is Krisztust
követve, Vele azonosulva[7]. Nem a
saját akaratát akarta megvalósítani,
hanem Istennek akart teret adni,
hogy az Ő műve valósuljon meg.
Bizonyára tudatában volt annak is,
amit Jézus mond János
evangéliumában: „Az tetszik
Istennek, ha hisztek abban, akit
küldött”[8]; ez annyit jelent, hogy
átadjuk magunkat Istennek, hogy
rajtunk keresztül cselekedjék. 

Ily módon azonosult egy másik
szentírási szövegrésszel is; Boldog
Josemaría a magáévá tette Péternek a
mai evangéliumban mondott szavait:
„Homo pecator sum − bűnös ember
vagyok”. Amikor a most boldoggá
avatott Josemaría Escrivá felismerte



életének gazdag halfogását, ő is
megijedt, mint Péter. Miképpen van
arányban az ő nyomorúságos volta
azzal, amit Isten akar vele és rajta
keresztül tenni? „Alap nélküli
alapítónak” és „haszontalan
eszköznek” nevezte magát. Tudta és
szinte látta, hogy mindezt nem ő vitte
végbe, nem ő valósította meg, hanem
Isten cselekedett egy látszólag
teljesen alkalmatlan eszköz által.
Végső soron ezt értjük a „hősies
erény” fogalmán: olyan dolog
történik, amelyet csak Isten tud
véghezvinni. 

Josemaría Escrivá felismerte
szegénységét, nyomorúságát, de
átadta magát Istennek. Nem törődött
saját magával, hanem készen állt
megvalósítani Isten akaratát.
Lemondott saját magáról és minden
önös érdekéről. Gyakran beszélt saját
„bolondságairól”: a minden eszközt
nélkülöző, lehetetlennek tűnő
kezdetekről. Olyan őrültségeknek



tűntek ezek, amelyekre mindent fel
kellett tennie és ő vállalta a
kockázatot. Erről Escrivá spanyol
honfitársa, Miguel De Unamuno egy
mondása jut eszembe: „Csak a
bolondok visznek végbe ésszerű
dolgokat, az okosak csak
ostobaságokat követnek el”.
Escrivának volt bátorsága Isten Don
Quijotéjának lenni. Vagy nem tűnik
„don quijotei” dolognak a mai
világban alázatról,
engedelmességről, tisztaságról, az
anyagi javaktól való függetlenségről,
önzetlenségről tanítani? Számára az
volt az ésszerű, amit Isten akart, és
így kiderült, hogy épp a látszólag
legértelmetlenebb dolgok a
legbölcsebbek. 

Isten akarata. Isten akaratának
megvan a maga helye és formája
ebben a világban. Teste van. Krisztus
Teste itt maradt az Egyházban. Ezért
az Isten akarata iránti
engedelmesség és az Egyház iránti



engedelmesség nem választható el
egymástól. Csak az véd meg attól,
hogy saját elképzeléseimet tekintsem
Isten akaratának, csak akkor
követem valóban az ő hívását, ha
saját küldetésemet alárendelem az
Egyház iránti engedelmességnek.
Ezért volt mindig Josemaría Escrivá
küldetésének alapköve a
hierarchikus Egyház iránti
engedelmesség és a vele való egység.
Ez nem jelent semmiféle
pozitivizmust vagy zsarnokságot. Az
Egyház nem hatalmi rendszer; nem
is vallási, szociális vagy erkölcsi
célokat szolgáló egyesülés, amely
maga találja ki, miként tudja e
célokat a legjobban megvalósítani és
szükség esetén korszerűsíti vagy
lecseréli e módszereket. Az Egyház
szentség. Ez azt jelenti, hogy nem
önmagáé. Nem a saját művét hajtja
végre, hanem mindig Isten művének
rendelkezésére kell állnia. Isten
akaratától függ. A szentségek adják
életének szerkezetét, és a szentségek



középpontja az Eucharisztia,
amelyben a legközvetlenebbül
tapasztaljuk meg Jézus Krisztus
valódi jelenlétét. Boldog Josemaría
számára ezért az Egyházzal való
egység mindenekelőtt az Egyház
középpontjában, az Eucharisztiában
való életet jelentette. Szerette és
hirdette az Eucharisztiát a rejtett
alakban testet öltött, közöttünk
jelenvaló Úr imádásában,
ajándékként, amelyben Ő mindig
újra nekünk adja magát, áldozatként,
amint a Szentírás mondja:
„ételáldozatot nem kívántál tőlem, de
emberi testet alkottál nekem”[9].
Csak Krisztus tudja szétosztani
magát, mivel szeretetből feláldozta,
odaadta és odaadja magát. Csak
akkor tudunk a Fiú képmásává
válni[10], ha részesei leszünk ennek
az önátadó szeretetnek, ha áldozattá
válunk. Szeretet nem létezik anélkül,
hogy mi is átélnénk a kínszenvedést,
amely átalakít és nyitottá tesz
minket. 



Amikor Josemaría Escrivá kétéves
korában életveszélyesen
megbetegedett és az orvosok
lemondtak róla, édesanyja
elhatározta, hogy Szűz Máriának
ajánlja fel fiát. Mérhetetlen fáradság
árán, úttalan utakon elvitte
gyermekét a torreciudadi Mária-
kegyhelyre, ahol felajánlotta őt
Urunk Édesanyjának, hogy legyen a
gyermek édesanyja. Így Josemaría
Escrivá egész életében tudta, hogy a
Szűzanya, saját Édesanyja oltalma
alatt áll. Dolgozószobájában az
ajtóval szemben függött a guadalupei
Szűz Mária képe. Erre a képre esett
első pillantása, valahányszor belépett
a szobába. Utolsó tekintete is e képen
pihent meg. Halála előtt belépett a
szobába, rátekintett az Istenanya
képére, majd összeesett. Amikor
meghalt, a harangok az Úr angyala
elimádkozására hívtak Mária fiatját
és a Fiú, Megváltónk megtestesülését
hirdetve. A jel, amely élete kezdetét
kísérte és végig vezette őt az útján,



jelen volt akkor is, amikor Isten
magához szólította. 

Hálát adunk Istennek Boldog
Josemaríáért, aki a hit tanúja volt
korunkban, Isten akaratának
fáradhatatlan hirdetője, és
imádkozzunk így: Uram, add, hogy
lássak! Engedd, hogy felismerjem és
megtegyem akaratodat! Ámen. 

[1] Jel 19, 5

[2] Róm 8,30

[3] Mk 10,46- 52

[4] Lk 5,5

[5] 1 Tessz 4,3

[6] Róm 8,29

[7] v.ö. Jn 7,16

[8] Jn 6,29

[9] Zsid 10,5; v.ö. Zsolt 40,6-8



[10] Róm 8,29

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hu-hu/article/ratzinger-biboros-
szentbeszede-a-boldogga-avatast-

koveto-halaado-szentmisen/
(2026.01.16.)

https://opusdei.org/hu-hu/article/ratzinger-biboros-szentbeszede-a-boldogga-avatast-koveto-halaado-szentmisen/
https://opusdei.org/hu-hu/article/ratzinger-biboros-szentbeszede-a-boldogga-avatast-koveto-halaado-szentmisen/
https://opusdei.org/hu-hu/article/ratzinger-biboros-szentbeszede-a-boldogga-avatast-koveto-halaado-szentmisen/
https://opusdei.org/hu-hu/article/ratzinger-biboros-szentbeszede-a-boldogga-avatast-koveto-halaado-szentmisen/

	Ratzinger bíboros szentbeszéde a boldoggá avatást követő hálaadó szentmisén

