
opusdei.org

Mise Szent Josemaría
tiszteletére

Június 26-án ünnepli a
világegyház Szent Josemaría
emléknapját. Ezen a napon
azokban az országokban,
amelyekben az Opus Dei jelen
van, ünnepélyes szentmisével
emlékeznek meg az Alapítóról.
Magyarországon az idei
szentmisét Erdő Péter bíboros,
prímás, érsek celebrálta június
25-én a Belvárosi Szent Anna
templomban. A bíboros úr a
szentbeszédben a hit és a
tudomány, a hit és a
felsőoktatás kapcsolatáról
beszélt.



2007.06.26.

A bíboros úr szentbeszéde:

"Kedves paptestvéreim! Krisztusban
kedves testvérek!

Amikor Szent Josemaríára
emlékezünk, akkor olyan szentet
állítunk magunk elé példaképként és
olyan szentnek a közbenjárását
kérjük, akinek a munkássága az
egyetemi világból indult el. Az
egyetemi világból egy olyan
Spanyolországban, ahol a keresztény
hagyományok és a szekularizáció
már nagyon nagy energiával és nagy
szenvedéllyel feszült egymásnak. Egy
olyan Spanyolországban, amely nem
sokkal később meglátta a
polgárháború borzalmait is. Egy
olyan országban, amelyben a kultúra
és a tudomány világából kezdett
kiveszni a keresztény hitnek a



motívuma. Azt hiszem, hogy ezek
azok a körülmények, amelyek az ő
személyét, üzenetét és munkásságát
ma különösen is aktuálissá teszik.

Amit valamikor olyan kezdeti
hevességgel kérdőjeleztek meg a
hagyományosan katolikus
Spanyolországban, az ma egész
Európában ― ha tetszik, a nyugati
kultúra egész területén ― bizony
nagyon kemény kérdéssé vált. A hit
és a tudomány, a hit és a felsőoktatás
viszonyáról van szó. És ebben az
összefüggésben nagyon fontos, hogy
a hívő ember megtalálja a saját
helyét.

Az számunkra nem elfogadható,
hogy választani kelljen az emberi
tudomány és a hit között. Nem
elfogadható, bár sokan mondták az
utóbbi 250 év során, hogy a
felvilágosult értelem, az emberi
szellem majd meghaladja a hitnek az
előítéleteit és babonáit. És aztán



láttuk, hogy a felvilágosult emberi
értelem, amely megtagadta az Istent,
az megtagadta az embert is és
borzalmas dolgokat követett el a
történelem során, különösen a véres
XX. században. És ma, amikor
Európának a szellemi gyökereiről, az
európai népek életének alapjairól
van szó, akkor megint egyszer
fölmerül a hit és a kultúra, a hit és a
tudomány viszonya. De most ez a
kérdés nem elvont és elméleti,
hanem ettől a kérdéstől, úgy tűnik,
hogy a társadalmainknak a túlélése
függ. Miért is? Azért, mert sokan úgy
képzelik ― szélsőséges jogpozitivista
módon―, hogy amit az ember
valamilyen szisztéma szerint
kiválasztott, valamilyen jogi
szabályok szerint kiválasztott
testületek kényük-kedvük szerint
gondolnak vagy jónak tartanak, azt
törvénybe foglalhatják, és utána ezt
kell majd követnie a társadalomnak.
Ha pedig úgy látják egy év múlva
vagy öt év múlva, hogy valami



egészen mást írnak elő, akkor abba
az irányba fordítják az egész
közösség életének a kerekét. Na most,
igen ám… csak azt felejtik el sokszor,
hogy nem lehet minden állampolgár
mögé rendőrt állítani. Vagyis nem
lehet a puszta külső kényszerrel a
jogszabályoknak érvényt szerezni.
Vagyis nem elegendő az, hogy az
emberi közösség életét megfelelő
formában kialakított szabályok
rendezzék. Egyébként ugyanemiatt
nem elegendő az sem, hogy csupán
kizárólag a demokrácia vagy csupán
kizárólag a tolerancia elvére
hivatkozunk ― amelyek nagyon szép
és értékes elvek és olyan vívmányai
az emberiségnek, amit nem szabad
elfelejteni, de amelyek önmagukban
formaiak. És nem mindegy, hogy a
többség tényszerűen mit akar, nem
mindegy, hogy a törvényhozó a
megfelelő formában milyen tartalmú
szabályt ad ki, nem mindegy, hogy a
társadalom milyen viselkedéseket
tolerál, és mikor mondja azt, hogy



innentől a zéró tolerancia elve
következik.

Tehát megtanulta az emberiség, hogy
nem elegendő a puszta forma és nem
elegendő a puszta fizikai kényszerrel
behajtható szabályoknak az
együttese ahhoz, hogy tovább éljen
az emberiség. Manapság, amikor a
környezetszennyezés lassanként már
az életünk lehetőségeit kezdi felélni,
akkor fölmerül a kérdés, hogy mitől
fog ez megváltozni. Mitől fog a
gazdaság, mitől fog a világ másképp
viselkedni? Ki fog ennek érvényt
szerezni? Úgy tűnik, mintha az
emberiség egy társadalmi csapdába
jutott volna ― a szó klasszikus
szociológiai értelmében. Igen,
ismerjük a közlegelőknek a régi
példáját, hogy megvan, hogy a legelő
hány állatot tud eltartani, de azért
egy-egy gazda még egyet-egyet
kiküld, igaz, hogy akkor mindegyik
soványabb marad, de neki még egy
kis haszna van belőle. Na most ez a



logika, ez azért egy ördögi kört
eredményez. Ha mindenki
pénzügyileg számolja az értékeset és
az értéktelent, és mindenki arra
kényszerül, hogy a versenyképesség
érdekében a saját pénzügyi
eredményességét fokozza, ezt
hasonlítsa össze a másikkal, akkor
olyan értékek maradnak ki a
számításból, amelyek nélkül az
emberiség nem tud tovább élni.
Melyik vállalatnak az éves
eredményében vagy a könyvelésében
szerepel az, hogy a földkerekségnek a
klímája hogyan alakult, vagy hogyan
lehet ezt számszerű értékként
egyáltalán kifejezni, vagy hogy az
adott vidéknek a népegészségügye
hogyan alakult. Hogy lehet ezt
számszerűen az egyes cégek
gazdálkodásában kifejezni? Vagy
akkor esetleg lenne egy nagyobb
közjó, aminek mégiscsak érvényt kell
szerezni a közösségben? Mert ha
igen, akkor nem mindegy a
normáknak a tartalma. Akkor



elkezdjük vallatni a természetet a
maga igazi törvényszerűségei iránt.
És akkor aktuálissá válik az, amit
XVI. Benedek pápa mondott el a híres
aparecidai beszédében, hogy az
objektív valóságról sincs teljes
képünk, ha kirekesztjük belőle az
Istent, mert az Isten nélkül szemlélt
világ nem az objektív valóság.

Gondoljunk csak bele... Manapság
Európában is újra és újra értékekről
van szó, értékeket keresünk, és azt
keressük, hogy mi a dolgoknak, mi a
közösségeknek, mi a mi életünknek is
az értelme. Na most, az érték és az
értelem az nem tárgy, hanem
valamilyen viszonyt fejez ki. Akár
pénzben is mérjük valaminek az
értékét, bár tudjuk, hogy ez nem
fejez ki mindent erről a dologról. Az
értelmét is úgy adjuk meg, hogy
valami másra szolgál, valami másnak
a szempontjából hasznos, például a
körülöttünk levő javak az emberek
élete szempontjából, a közösség, a



család, a nemzet élete szempontjából,
az emberiség jövője vagy a
világtörténelem szempontjából
fontosak. Tehát viszonyítunk, amikor
az értelmét és az értékét keressük a
dolgoknak. Igen ám, de ha az egész
világmindenség egyedül van a
létben, akkor az egésznek nincs
értelme és értéke, és akkor azon
belül minden esetlegessé válik. Tehát
a mindenség értelmét és értékét csak
akkor tudjuk felfedezni, ha meglátjuk
mögötte a teremtő Istent, aki a másik,
akihez képest mi teremtmények
vagyunk, akinek az akarata és a
szeretete minket a létben megtart, és
aki célt tűzött ki az egész világ, az
emberiség és a mi létünk számára is.
Tehát Isten felismerésének és
elismerésének a fényében kapják
meg a dolgok az értelmüket és az
értéküket.

Most erre az igazságra ma már
nemcsak a katolikus világ éhezik és
szomjazik, hanem látjuk azt, hogy



például az ortodox keresztények
körében milyen nagy az igény arra,
hogy ezekről az alapvető társadalmi
kérdésekről párbeszédet folytassunk
és közös nézőpontokat alakítsunk ki.
Sőt azt is látjuk, hogy Európa egy-egy
részében még nem hívő politikusok
is kezdik a történelmi egyházakat
megbecsülni, mert azt mondják, hogy
az ő üzenetük és az ő munkájuk
valamiféle erkölcsi tartást ad a
társadalomnak, és így a társadalom
nem esik szét, nem kriminalizálódik,
nem válik az ember rosszra hajló
természetének és az emberi
bűnözésnek az áldozatává. Drámai
kort élünk, egyre inkább
megfogalmazódik ez az igény, néha
egészen látványosan is. Két héttel
ezelőtt sem volt még, hogy
Moszkvában láttam, amint 2,5
kilométeres sor állt a belvároson
végig a tűző napon viszonylag jól
öltözött és fiatal emberekből. És nem
a Lenin Mauzóleumot akarták
megnézni, hanem a Krisztosz



Szpaszityelja (Megváltó Krisztus) újra
felépített székesegyházban Szent
Lukács evangélista ereklyéjét
akarták megcsókolni, amelyet az
Athos hegyéről két napra
kölcsönadtak Moszkvába.

Tehát érdekes időket élünk. És
érdekes időknek a tanúja a múlt heti
római kongresszus is. 2500 európai
egyetemi professzor gyűlt össze
Rómában, több mint 50 egyetemi
rektor, a földrész minden országából
― keletről, nyugatról egyaránt ―,
főleg katolikusok, de nem hívők is
voltak ott. Összegyűlt egy sor
miniszter, az olasz állam legfőbb
vezetői, kezdve a köztársasági
elnöktől, az Európai Unió összes
illetékesei ― tehát a kulturális, a
belügyekkel és igazságüggyel
foglalkozó biztos, az Európai
Parlament elnöke ―, az Európa
Tanácsnak az illetékes vezetői. Tehát
úgy tűnik, hogy Európában nemcsak
a vallásos emberek, hanem mindenki



érdeklődik aziránt, hogy mit tud
tenni az egyetem, mit tud tenni az
emberi tudomány és oktatás, ha
összetalálkozik a hittel. Mit tud
tenni? El tud jutni egy megvilágosult
szintre. És nemcsak arról van szó,
hogy mi szívességet teszünk a
tudósoknak vagy vigasztaljuk az
útkereső emberiséget. Nekünk
magunknak is elemi szükségünk van
a legkülönbözőbb tudományokra,
azoknak az eredményeire és a
tudományokat művelő emberekre.
Miért? Azért mert nekünk nemcsak
elméletileg kell hirdetnünk Krisztus
Evangéliumát, hanem a mai
világban, a bonyolult gyakorlati élet
körülményei között kell azt
alkalmaznunk. És aki benne él ebben
az életben, az tudja, hogy akár egy
gazdasági kérdésben, akár egy
energetikai, egy természettudományt
érintő, egy bioetikai kérdésben
milyen sok múlik a szakmai
ismereteken. Hát hogyan lenne az
elég, hogy szakismeretek nélkül



csupán az értéket hangsúlyozzuk. Ez
is valami, de a konkrét cselekvéshez
szükséges döntést vagy értékítéletet
akkor tudjuk csak megtalálni, hogyha
a kellően felkészült világi
szakembereknek a tudását is
segítségül hívjuk.

Tehát kölcsönösen szüksége van
egymásra a hitnek és a tudásnak. És
ez az, amiről Szent Josemaría
annyiszor tanúságot tett, aki az
egyetemi világban, az értelmiség
világában a hitnek ezt a jelentőségét
hirdette, és aki mintegy a II. Vatikáni
Zsinat előfutáraként annyira
hangsúlyozta, hogy a világi hívőknek
milyen nagy a felelőssége és a
küldetése az evilági dolgok rendjének
az Evangélium szerint való
alakításában.

A történelemnek a mostani drámai
időszakában ezt egyre többen
felismerik. És ez bennünket, papokat
és püspököket egyfajta alázatosságra



is indít, és arra, hogy komolyan
vegyük a hívő világi emberek, a
különböző tudományágak
képviselőinek válaszát. Ugyanakkor
azt a küldetésünket is hangsúlyozza,
hogy Krisztusnak az örömhírét
elvigyük mindenhová, elvigyük a
társadalom minden rétegébe, mert
csak így érdemes élni, mert csak így
tudjuk Isten segítségével megoldani
közös gondjainkat ebben a kis
hazában, Európában és az emberiség
történetében egyaránt.

Ilyen gondolatokkal kérjük Szent
Josemaría közbenjárását, és kérjük
mindannyiunk számára,
társadalmunk számára Isten áldását.
"

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hu-hu/article/mise-szent-josemaria-
tiszteletere/ (2026.01.21.)

https://opusdei.org/hu-hu/article/mise-szent-josemaria-tiszteletere/
https://opusdei.org/hu-hu/article/mise-szent-josemaria-tiszteletere/
https://opusdei.org/hu-hu/article/mise-szent-josemaria-tiszteletere/

	Mise Szent Josemaría tiszteletére

