
opusdei.org

Lelkipásztori levél
(2024. február 10.).
Engedelmesség

Az Opus Dei prelátusa ebben az
új lelkipásztori levelében az
engedelmességről gondolkodik,
annak értelméről a keresztény
hit és a Műbe szóló hivatás
fényénél.

2024.02.10.

Drága gyermekeim, Jézus oltalmazza
leányaimat és fiaimat!



1. Néhány évvel ezelőtt írtam nektek
egy levelet, amelyet a szabadságnak
szenteltem. Mindannyian
megpróbáltunk már elmélkedni rajta
és beépíteni a mindennapi
életünkbe. Akkor arra
emlékeztettelek benneteket, hogy
arra vagyunk hivatottak, hogy
szeretetből tegyünk dolgokat, nem
pedig egyszerűen kötelességből.
Közelről akarjuk követni az Urat, az ő
akaratát teljesítve, attól a vágytól
mozgatva, hogy megfeleljünk az ő
szeretetének. Most az
engedelmességről írok nektek, amely
első látásra a szabadsággal ellentétes
erénynek tűnhet. Azonban nagyon
jól tudjuk, hogy a valóságban az igazi
engedelmesség a szabadság
következménye; sőt, ellentétben
azzal, amit pusztán emberi
szempontból várhatnánk, a
keresztény engedelmesség egyre
nagyobb szabadságot eredményez.

https://opusdei.org/hu-hu/article/a-prelatus-levele-2018-januar-9/
https://opusdei.org/hu-hu/article/a-prelatus-levele-2018-januar-9/


Néhány évtizeddel ezelőtt egy nagy
értelmiségi, aki alaposan
tanulmányozta Szent Josemaría
műveit, rámutatott alapítónk egyik
fontos hozzájárulására: arra, hogy
hangsúlyozta, hogy a keresztény
életben a szabadságnak van egyfajta
elsőbbsége az engedelmességgel
szemben1. Azért engedelmeskedünk,
mert kedvünk van Isten akaratát
teljesíteni, mert ez lelkünk
legmélyebb vágya. Valójában az
engedelmesség szabadság nélkül
nem méltó az emberi személyhez, és
ezért nem méltó Isten fiához vagy
leányához.

A szeretet, mint jól tudjuk, sokkal
több, mint egy többé-kevésbé múló
érzés; a szeretet feltételezi a
hajlandóságot, hogy valakiért az
életünket adjuk (vö. Jn 15,13). Ezért
egyik legmélyebb megnyilvánulása
az, hogy azonosítsuk akaratunkat a
szeretett személy akaratával: "Azt
akarom, amit te akarsz, azt akarom,



mert te akarod, azt akarom, ahogy te
akarod, azt akarom, amikor te
akarod..."2.

2. Sokszor végiggondoltuk már
rövidebben vagy hosszabban Isten
szeretetteljes tervét a világgal
kapcsolatban: a teremtést és a
természetfeletti szintre való emelést,
hogy tiszta szeretetből minden
férfival és nővel megossza a
Szentháromság boldogságát, és olyan
beteljesedett létet adjon nekik, amely
beteljesíti szívük minden vágyát. De
kezdettől fogva jelen volt a világban
a bűn is: első szüleink bűne, amely
alapvetően engedetlenség volt.

Isten azonban - ne fáradjunk el ezen
is hálával elmélkedni - nem akart
minket sorsunkra hagyni. A
legfelszabadítóbb szeretet
döntésével, amelyet nem érthetünk,
mert meghaladja szegényes
felfogóképességünket, elküldte
egyszülött Fiát, hogy visszaadja



nekünk a vele való barátságot.
Amikor Jézus meghal a kereszten az
egész emberiségért - érted és értem -,
akkor Atyja akaratának való teljes
engedelmességgel adja életét. A
szabadság és az engedelmesség
szorosan összefonódik a megváltás
történetében. Az emberi
engedetlenség sajnálatos
következményeit Krisztus
engedelmessége váltja meg. Az ő
kegyelme lehetővé teszi számunkra,
hogy Isten gyermekeinek
szabadságával éljünk.

3. Ezeken az oldalakon arra
szeretnélek meghívni benneteket,
hogy együtt elmélkedjünk az
engedelmesség erényének néhány
aspektusáról, amely oly központi
szerepet játszik hitünk
misztériumaiban, és ugyanakkor
olyannyira jelen van minden ember
életében. Az engedelmesség
szükségessége emberi valóság, sok
szinten, hiszen vannak törvények és



kötelező normák: a természetjog
tartalmától a polgári együttélés
törvényeiig; a kiskorúak szüleiknek
való engedelmességétől azok
engedelmességéig, akik önként és
komolyan elkötelezték magukat
valami mellett más emberek vagy
intézmények előtt. Hasonló
értelemben engedelmesség az is, ha
valaki a saját lelkiismeretét követi.
Még tágabb értelemben pedig
bizonyos lelki tanácsok követése
nevezhető engedelmességnek.

Mint könnyen belátható, hiszen
teljesen elmerültünk benne, a mai
kultúra ritkán tekint az
engedelmességre pozitív dologként:
inkább úgy tekint rá, mint egy néha
elkerülhetetlen szükségszerűségre,
amelyet az ember igyekszik
elkerülni, amennyire csak lehet, mert
úgy tűnik, ellentétes a szabadság
nagy értékével. Ehhez járul még az a
tény, hogy nem kevés környezetben a
tekintélyszemélyek válságát éljük és



a függést, mint valami negatív dolgot
fogjuk fel, amely elkerülhetetlen és
kivételesnek tekinthető, amikor saját
magunkról ítélkezünk és döntést
hozunk. Így például a mai nagyobb
érzékenység a hatalommal való
bármilyen visszaéléssel szemben, bár
önmagában véve nagyon pozitív és
szükséges, néha igazságtalanul
megkérdőjelezheti a hatalom minden
formáját. Valójában van egyfajta
veleszületett hajlamunk az
engedetlenségre, amely az eredendő
bűn öröksége, az a pillanat, amikor
"az Ördögtől megkísértett ember
hagyta, hogy szívében meghaljon a
Teremtője iránti bizalom, (vö.Ter
3,1-11) és visszaélve szabadságával
nem engedelmeskedett Isten
parancsának."3

Ahhoz, hogy megértsük az
engedelmesség legmagasabb értékét
és a szabadsággal való lényegi
kapcsolatát, az emberi
társadalomban szükséges



engedelmesség szintje fölé kell
emelkednünk, és Jézus Krisztusról
kell elmélkednünk. Az Ő központi
szerepének ez a másik aspektusa
kell, hogy életünk célja legyen: hogy
Krisztus uralkodjék a szívünkben és
irányítsa egész létünket.

"Tanuljuk meg Jézustól, hogy éljünk
engedelmesen. Az evangélista
szavaival akarta kifejezni azt a
csodálatos életutat, amely latinul
csak három szóból áll: erat subditus
illis (engedelmeskedett nekik) (Lk
2,51). Nézzétek, mennyire szükséges
az engedelmesség Isten gyermeke
számára, ha maga Isten jött, hogy
engedelmeskedjék két
teremtménynek, nagyon tökéletes
teremtményeknek, de mégis
teremtményeknek: Szűz Máriának –
akinél csak Isten több - és Szent
Józsefnek! És Jézus engedelmeskedett
nekik"4. Isten Fia teljesen ember
akart lenni, és mint minden jó
gyermek, engedelmeskedni akart



Máriának és Józsefnek, tudva azt,
hogy ezzel az Atyaistennek
engedelmeskedik. És ez az
engedelmesség jellemezte egész földi
életét, egészen a kereszthalálig tartó
engedelmességig (vö. Fil 2,8).

Engedelmeskedni Istennek

4. Abszolút értelemben egyedül Isten
méltó az engedelmességünkre,
mindig és mindenkor, mert egyedül
Ő ismeri teljes mértékben az utat,
amely mindannyiunkat a
boldogsághoz vezet. "Ha
engedelmeskedsz az Úr, a te Istened
szavának, és teljesíted minden
parancsolatát, amelyet ma
parancsolok neked, akkor az Úr, a te
Istened a föld minden népe közül a
legmagasztosabbá tesz téged" (5Móz
28,1) - mondja Mózes, mielőtt leírná
mindazokat az áldásokat, amelyeket
ez az engedelmesség hoz a nép
számára.



Maga Krisztus úgy jelenik meg
előttünk, mint az engedelmes fiú.
Először is engedelmes Máriának és
Józsefnek, a rokonoknak és a
hatóságoknak. De mindenekelőtt
engedelmes az Atya Istennek. Jézus
abból táplálkozik, hogy teljesíti az
Atya akaratát: „Az én eledelem, hogy
annak akaratát teljesítsem, aki
küldött, s elvégezzem, amit rám
bízott." (Jn 4,34) A Fiú még a
legnehezebb pillanatokban is az Atya
akaratát teszi magáévá, annak
ellenére, hogy mélyen tudatában van
annak a fájdalomnak, amit ez okoz
neki: "Atyám, ha akarod, vedd el
tőlem ezt a kelyhet, de ne az én
akaratom teljesüljön, hanem a
tiéd" (Lk 22,42). Szent Pál azt írja,
hogy Jézus "külsejét tekintve olyan
lett, mint egy ember. Megalázta
magát és engedelmeskedett
mindhalálig, mégpedig a
kereszthalálig.” (Fil 2,7-8)



De nemcsak Krisztus halála
önmagában hozott nekünk
üdvösséget, hanem az Atya iránti
ingyenes és szeretetteljes
engedelmessége, hogy közülünk
valóvá lett, és életét adta
mindannyiunkért: "Egy ember
engedelmessége által lesznek
mindnyájan igazzá" (Róm 5,19).
Olyan engedelmesség, amely nem
korlátozódik konkrét pillanatokra
vagy esetekre, hanem a cselekvés
módja mindenkor,
engedelmességben "mindvégig" (Jn
13,1).

5. Az állami és vallási vezetőknek,
akik megtiltják Szent Péternek, hogy
Jézust hirdesse, Péter így válaszol:
"Inkább Istennek kell
engedelmeskednünk, mint az
embereknek" (ApCsel 5,29). XVI.
Benedek megjegyzi: " Ez azonban azt
feltételezi, hogy valóban ismerjük
Istent, és valóban engedelmeskedni
akarunk neki. Isten nem ürügy a



saját akaratunknak, hanem valóban
Ő az, aki hív minket, és meghív
minket, ha kell, akár a vértanúságra
is. Ezért e szó előtt, amely a
szabadság új történetét indítja el a
világban, mindenekelőtt azt kérjük,
hogy ismerjük meg Istent, hogy
alázatosan és igazán ismerjük meg
Istent, és Istent ismerve tanuljuk meg
az igazi engedelmességet, amely az
emberi szabadság alapja"5.

Aki ismeri Istent, az nagy reménnyel
és bizalommal veti bele magát ebbe a
folyamatos keresésbe: tőle csak
áldásokat várhatunk, még akkor is,
ha azok néha homályosak vagy
érthetetlenek, vagy szenvedést
okoznak. Ebben az értelemben a
személyes imádság az engedelmesség
magatartásában is kifejeződik:
"Urunk - imádkozott Szent Josemaría
-, itt vagyunk és készen állunk, hogy
meghallgassuk, amit mondani akarsz
nekünk. Beszélj hozzánk, mi
figyelünk a te hangodra. Szavaid a



lelkünkbe hullanak és lángra
lobbantják akaratunkat, hogy buzgón
engedelmeskedjünk Neked.”6

Isteni akarat és emberi közvetítés

6. Amit Isten akar tőlünk, azt
gyakran közvetített módon tárja
elénk. Először is az Egyházon,
Krisztus misztikus testén keresztül:
"Az engedelmesség az az alapvető
döntés, hogy befogadjuk azt, aki az
üdvösség azon egyetemes
szentségének konkrét jeleként került
elénk, amely az Egyház"7. Isten a
körülöttünk lévő, kisebb-nagyobb
tekintéllyel felruházott embereken
keresztül is rávezethet bennünket
akaratára, az adott esettől és
kontextustól függően. Annak tudata,
hogy Isten más embereken vagy
többé-kevésbé hétköznapi
eseményeken keresztül szólhat
hozzánk, az a meggyőződés, hogy ott
meghallgathatjuk őt, engedelmes
magatartást vált ki belőlünk terveivel



szemben, amelyek azok szavaiban is
el vannak rejtve, akik elkísérnek
bennünket az utunkon.

Szent Josemaría, aki tisztában volt
ennek a közvetítésnek a kényes
természetével - Isten meghallgatása,
de hétköznapi férfiakon és nőkön
keresztül - az alázatot, az
őszinteséget és a belső csend tartását
tanácsolta: "Néha Urunk úgy sugallja
akaratát, mintha halk hangon,
mélyen a lelkiismeretünk mélyén
szólna, és nekünk figyelmesen kell
hallgatnunk, hogy
megkülönböztessük ezt a hangot, és
hűségesek legyünk hozzá. Sokszor
előfordul, hogy más embereken
keresztül szól hozzánk, és
előfordulhat, hogy ezeknek az
embereknek a látható hibái, vagy az
a gondolat, hogy vajon jól
tájékozottak-e, hogy megértették-e a
probléma minden tényét, szinte arra
hív minket, hogy ne
engedelmeskedjünk. Mindennek



isteni jelentősége lehet, mert Isten
nem vak engedelmességet, hanem
intelligens engedelmességet ír elő
számunkra, és felelősséget kell
éreznünk, hogy megértésünk
fényével segítsünk másoknak. De
legyünk őszinték önmagunkkal:
vizsgáljuk meg minden esetben, hogy
az igazság szeretete mozgat-e
bennünket, vagy az önzés és a saját
ítéletünkhöz való ragaszkodás.”8

7. Másrészt nem szabad elfelejteni,
hogy a különböző hatalommal járó
pozíciókat betöltők nem azért
vannak erre hivatva, mert
tökéletesek. Nem a tulajdonságai
miatt megyünk egy hatósághoz:
"Milyen kár, hogy elöljáród nem
szolgál jó példával... Talán személyes
tulajdonságai miatt engedelmeskedsz
neki? Vagy Szent Pál ’obedite
praepositis vestris’ -
engedelmeskedjetek elöljáróitoknak"
kijelentését saját kényelmed
érdekében ki akarod egészíteni azzal,



hogy... ’amennyiben az elöljáró
rendelkezik a megfelelő
erényekkel’?”9

Ez nem jelenti azt sem, hogy azok,
akik irányt mutatnak vagy
tanácsokat adnak, nem követhetnek
el hibákat; ezzel tisztában vannak, és
ha szükséges, bocsánatot kérnek. A
tévedés lehetőségét, így vagy úgy, az
ügy természetétől és az érintett
területtől függően, mindig
intelligensen és őszintén meg lehet
tapasztalni, a természetfeletti hit és
bizalom összefüggésében. Alázattal
is, mert ésszerű, hogy legalább egy
kicsit kételkedjünk saját
ítélőképességünkben, és bizalommal
beszéljünk a vezetőkkel, amikor úgy
tűnik számunkra, hogy hibáztak.

Szent Tamás a maga részéről kifejti,
hogy az engedelmesség az az erény,
amely arra késztet, hogy az elöljáró
jogos parancsának eleget tegyünk,
amennyiben ez az engedelmesség



Isten akaratát jelenti10.
Természetesen nem minden
törvényes parancs feltétlenül a
lehető legjobb; mindazonáltal az
engedelmesség ekkor a
gyümölcsözőséghez vezető út lesz,
mert az Úr néha nagyobb
természetfeletti értéket ad az
alázatnak és az egységnek, mint
annak, hogy a parancsnak több vagy
kevesebb értelme legyen. Ezért
fontos a természetfeletti látásmód;
hogy a kapott utasítást ne csak
pusztán emberi módon értékeljük.

A tekintélyt gyakorló személyeknek
mindig rendkívül óvatosnak kell
lenniük, hogy ne erőltessék
feleslegesen a saját kritériumaikat, és
elkerüljék, hogy jelzéseiket vagy
tanácsaikat önmagukban Isten
akaratának egyértelmű
kifejeződéseként értelmezzék.
Ahogyan 2018. január 9-i levelemben
írtam nektek, a „lelkek iránti
tisztelettel adni utasításokat



mindenekelőtt azt jelenti, hogy
finoman, tisztelettel kezeljük a
lelkiismeretüket, nem tévesztve össze
a kormányzást a lelki kíséréssel.
Másodsorban ez a tisztelet segít
különbséget tenni az utasítások,
illetve a hasznos buzdítások,
tanácsok vagy javaslatok között.
Végül, de nem utolsósorban azt
jelenti, hogy olyannyira a többiekbe
vetett bizalommal kormányzunk,
hogy a lehetőségekhez mérten
mindig kikérjük az érintettek
véleményét.” (13.pont)

Mindenekelőtt szemléljük Krisztus
példáját: "Jézus engedelmes, és
engedelmeskedik Józsefnek és
Máriának. Isten azért jött a földre,
hogy engedelmeskedjen, és
engedelmeskedjen a
teremtményeknek"11. Nagyon
jelentős, hogy a szüleinek a
templomban adott válasza után -
"Atyám dolgaiban kell lennem" -
Lukács hozzáteszi, hogy Jézus "erat



subditus illis, engedelmeskedett
nekik" (vö. Lk 2,49-51). Az Isten
akaratának követése, amelyre
mindig és mindenben törekednünk
kell, gyakran egyes emberek
bizalomteljes követésében
mutatkozik meg.

Engedelmesség és szabadság

8. Az emberiség történetében soha
nem volt még olyan mélységesen
szabad cselekedet, mint az Úr
önfeláldozása a kereszten (vö. Jn
10,17-18). "Az Úr szabadságának
csúcspontját a kereszten élte meg,
mint a szeretet csúcspontját. Amikor
a Golgotán így kiáltottak neki: ’Ha te
vagy az Isten Fia, szállj le a
keresztről’, ő éppen azzal mutatta
meg fiúi szabadságát, hogy ott
maradt azon az bitófán, hogy
beteljesítse az Atya irgalmas
akaratát"12.

A kereszt - írta Szent Josemaría -
"nem szomorúság, nem is



kellemetlenség, nem is keserűség...
Az a szent fa, amelyen Jézus Krisztus
győz..., és amelyben mi is győzünk,
mikor örömmel és nagylelkűen
fogadjuk, amit Ő küld nekünk"13. A
kereszt világosan megmutatja
nekünk azt, amit e levél elején
említettem: hogy a szabadság és az
engedelmesség nem ellentétes
egymással, mert valójában
szeretetből lehet engedelmeskedni,
és szeretni csak a szabadságban
lehet. Még konkrétabban, a
keresztény engedelmesség nemcsak
hogy nem ellentétes a szabadsággal,
hanem éppen a szabadság
gyakorlása. "Én a szabadság nagy
barátja vagyok, és éppen ezért
szeretem annyira ezt a keresztény
erényt"14- írta az Atyánk az
engedelmességre utalva.

Mindig meg lehet tenni azt, amit meg
kell tenni, "mert kedvem van hozzá":
szeretetből. És amikor Isten iránti
szeretetből történik, akkor ez a "mert



úgy érzem, hogy kedvem van hozzá"
"a legtermészetesebb ok", ahogyan
Szent Josemaría is megerősítette.
Ezért "nincs hamisabb, mint a
szabadságot szembeállítani az
önátadással, mert az önátadás a
szabadság következménye"15.

9. „Szeress és tégy, amit akarsz!”16 -
Szent Ágoston híres kijelentése azt
jelenti, ahogy ő maga írta, hogy aki
szeretetből jót cselekszik, az nem
csak kényszerűségből vagy
kötelességből teszi, mert "a
szabadság a szeretethez
tartozik" (libertas est caritatis)17. Így
érthető, hogy Krisztus törvénye "a
szabadság tökéletes törvénye" (Jak
1,25), mert a szeretetben tetőződik
(vö. Róm 13,8-9).

Mindenben szabadon, Krisztushoz
hasonlóan cselekedhetünk,
szeretetből magunkévá téve azt, amit
mondanak nekünk. Ebben az
értelemben "amikor



engedelmeskedünk, akkor meg is kell
hallgatnunk, mert nem vagyunk
tétlen vagy passzív eszközök,
felelősség és gondolkodás nélkül. És
aztán eredetiséggel,
kezdeményezéssel, spontaneitással,
az értelem és az akarat minden
energiáját beletenni abba, amit
parancsolnak, végrehajtani mindazt,
amit parancsolnak, és csak azt, amit
parancsolnak. Minden más
anarchikus lenne. A Műben való
engedelmesség kedvez az összes
egyéni értéketek fejlődésének, és
személyiségetek elvesztése nélkül
élni, növekedni és nagyobb
érettségre szert tenni, közben
ugyanannak az embernek maradni
kétévesen, mint nyolcvankét
évesen"18. Ez a kezdeményezés,
logikusan, nem korlátozódik azokra
az alkalmakra, amikor
engedelmeskedni kell, hiszen mindig
ott, ahol vagyunk, ötletet adhatunk,
javasolhatunk és hozzájárulhatunk a
kreativitáshoz, anélkül, hogy



megvárnánk, hogy felkérést kapjunk,
és mindig a vezetőkkel
együttműködve.

Nagy Szent Bazil kifejtette, hogy a
gyermekeknek szeretetből illik
engedelmeskedniük: "Vagy a
büntetéstől való félelem miatt
fordulunk el a rossztól, és akkor a
rabszolga hajlamában vagyunk, vagy
a jutalom ösztönzésére törekszünk,
és zsoldosokhoz hasonlítunk, vagy
végül éppen a parancsoló iránti
szeretetből engedelmeskedünk (...) és
akkor a gyermekek hajlamában
vagyunk"19. A szeretetből való
engedelmesség nem az értelmet
nélkülöző voluntarizmus egy
formája; szeretetből
engedelmeskedni azt jelenti, hogy a
lélek minden erejét játékba hozzuk,
hogy a legjobbat vesszük igénybe az
értelemből, amely az értelemmel
keresi a jót, és az akaratból, amely
azt akarja elérni.



Valójában értelem és szabadság
nélkül - mindenekelőtt belső
szabadság nélkül - nem lehetséges a
teljesen emberi engedelmesség. Még
kevésbé olyan engedelmesség, mint
amilyen Jézusé volt. „Nem tudom
elképzelni - mondta Atyánk -, hogy
létezhet igazán keresztény
engedelmesség, ha ez az
engedelmesség nem önkéntes és
felelősségteljes. Isten gyermekei nem
kövek vagy holttestek: értelmes és
szabad lények, akiket mindannyiukat
ugyanarra a természetfeletti rendre
emeltek"20.

10. De feltehetjük magunknak a
kérdést: lehet-e engedelmeskedni
anélkül, hogy megértenénk, vagy
akár csak más véleményünk lenne
egy dologról? Nyilvánvalóan igen; és
akkor is - talán még inkább - lehet
szeretetből és ezért szabadon tenni.
Itt gyakran a szeretet mellett a hit is
szerepet kap: engedelmeskedem
anélkül, hogy megérteném vagy



másként látnám a dolgokat, amikor
elfogadom, hogy a kérés okos
emberektől érkezik hozzám, akik
jobban meg tudják ítélni, mint én
magam; vagy amikor elfogadom,
hogy a dolgok mérlegelése után
döntést kell hozni, és hogy másra van
bízva, hogy meghozza azt. Amikor a
Szentlélek kegyelmét látjuk ebben a
döntésben és abban, hogy készek
vagyunk elfogadni azt, akkor az
engedelmesség a hit cselekedeteként
nyilvánul meg.

Ahogy Szent Tamás Arisztotelészt
követve állítja, az akarat az a
képesség, amely megfelelően
irányítja a személyt21, bár szüksége
van az értelemre, hogy a választás
tárgyait bemutassa neki. A szívből
származik minden, ami jó és minden,
ami rossz (vö. Lk 6,45): az ember
dönthet úgy, hogy nem akarja
megérteni, vagy nem akar
párbeszédet folytatni, hogy jobban
megértsen egy kérdést. Az akarat -



amint azt a tapasztalat mutatja -
annyira uralhatja az értelmet, hogy
akár arra is kényszerítheti, hogy
tagadjon meg valamit, ami
objektíven nyilvánvaló. De a szabad
akarat arra is vezetheti, hogy új
utakra lépjen, anélkül, hogy egy adott
pillanatban mindent megértett
volna.

Ha a nehézségekkel és a szenvedéssel
szemben zavarodottan, értetlenül
állunk, segít, ha Jézusra gondolunk,
aki emberi mivoltában is át akarta
élni ezt a szenvedést: "Istenem,
Istenem, miért hagytál el
engem?" (Mt 27,46) imádságában a
22. zsoltár prófétai szavait teljesíti
be. A fájdalom közepette a
szabadságtól vibráló válasza szintén
a zsoltárokból merít: "Atyám, a te
kezedbe ajánlom lelkemet" (Lk 23,46,
vö. Zsolt 31,6). Jézus engedelmessége
jóváteszi Ádám engedetlenségét (vö.
Róm 5,19); egész élete és halála az



Atyaisten iránti engedelmesség és
üdvösségünk oka (vö. Fil 2,6-11).

Engedelmesség és bizalom

11. Az engedelmesség és a bizalom
egymást is igényli, olyannyira, hogy
ha valódiak, akkor az ember
természetes módon lép át egyikből a
másikba: ahol bizalom van, ott a
másik ítéletének kikérése, és ha
szükséges, a sajátjának a
megalkotása gyakran a legjobbat
választani akarás normális
megnyilvánulása. Másrészt, ha a
bizalom meggyengül, az
engedelmesség azzal a veszéllyel jár,
hogy pusztán külsőséggé, formálissá
és távolságtartóvá válik. Ezért a
szeretet és a jóindulat légköre
elengedhetetlen az egészséges
engedelmesség elősegítéséhez. Hogy
az emberek úgy érezzék, hogy
szeretik őket, és nem irányítják őket,
hogy ténylegesen meghallgatják őket,
hogy úgy érzik, értékelik a



véleményüket: mindezek a
hozzáállások fokozzák a szabadságot
és egyúttal az engedelmességet.

Szent Josemaría hangsúlyozta, hogy a
szülők és a gyermekek közötti
barátság kialakításának kulcsa a
bizalom: "ha nincs szabadságuk, ha
azt látják, hogy senki sem bízik
bennük, a gyermekek mindig
hajlamosak lesznek becsapni
szüleiket."22 Ha nincs bizalom,
gyorsan távolságok keletkeznek, és
az őszinteség könnyen elvész, mert
az intimitás kényes terület, amelynek
biztonságos környezetre van
szüksége a virágzáshoz. Pusztán
külső engedelmességet próbálni
biztosítani, közös szándék nélkül
olyan, mintha homokra építenénk
házat (vö. Mt 7,26).

A bizalmi légkör megteremtésének
feladata nagyobb felelősséggel hárul
azokra, akik a családfőként vagy egy
csoport vezetőjeként látják el



feladatukat. Valójában az ő
elsődleges szolgálatuk az lehet, hogy
aktívan elősegítik a bizalmi légkört
mindenkivel szemben, miközben
egyúttal utat mutatnak Isten
akaratának keresésében önmaguk és
küldetésük számára. Így egymásra
támaszkodva a többiek is keresni
fogják és megtalálják Isten akaratát.
Még a szükséges szervezettség
mellett is (ami nélkülözhetetlen,
hiszen a Mű egy "szervezetlen
szervezet"23) mindenkinek tudnia és
éreznie kell, ahogyan Atyánk
mondta, hogy "szabadok, mint a
madarak"24.

Éppen a bizalom és a családi
melegség szükségessége vezette
Szent Josemaríat arra, hogy azt
mondja, hogy a Műben a legerősebb
parancs a "kérlek". Ez nem
egyszerűen terminológiai kérdés
volt, hanem annak a természetes
hozzáállásnak a jele, amely az
intelligens és szabad felnőttek között



a családi környezetben megtalálható.
Továbbá az a tény, hogy a Mű
természetfeletti család, azt jelenti,
hogy a hit és a szeretet a bizalommal
együtt, mind a tekintély
gyakorlásának, mind az
engedelmességnek az igazi alapja.

Engedelmesség és apostoli
gyümölcsözőség

12. Urunk "a szenvedésből
engedelmességet tanult. Műve
befejeztével pedig örök üdvösséget
szerzett azoknak, akik
engedelmeskednek neki" (Zsid 5,8-9).
Üdvösségünk, mint Krisztus
kereszthalálig tartó
engedelmességének gyümölcse,
megvilágítja az engedelmesség és
életünk apostoli gyümölcsözősége
közötti kapcsolatot is.

Gyakran elmélkedtünk azon a
jeleneten, amikor Péter
engedelmeskedett Urunknak, még
úgy is, hogy emberi szempontból



nem volt túl ésszerű követni az
utasításait: " Evezz a mélyre, és
vessétek ki a hálótokat
halfogásra!" (Lk 5,4). Gondoljuk végig
ezt lassan. Mennyi jó következett
abból, hogy Péter engedelmeskedett
Urunk szavainak: Duc in altum! „Ó,
mekkora erő rejlik az
engedelmességben! A Genezáret tava
megtagadta a halait Péter hálójától.
Haszontalanul telt el egy egész
éjszaka. - Aztán engedelmességbőle
újra kivetette a hálót, és ’piscium
multitudinem copiosam’, rengeteg
halat fogtak. Hidd el: ez a csoda
minden nap megismétlődik."25

13. Az apostoli küldetésben
széleskörű személyes
kezdeményezésünk lehet és kell is
lennie, amely az Isten és mások
iránti szeretetünk gyümölcse.
Ugyanakkor, követve azt a személyt,
aki irányítja, előre kell vinnünk a Mű
központjaiban szervezett megannyi
tevékenységet, hűségesen azokhoz az



eszközökhöz, amelyeket Atyánk
közvetített nekünk. Mindezt anélkül
tesszük, hogy elfelejtenénk, hogy a
legfőbb eszközünk mindig az ima
lesz. „Az ima, ez a mi erőnk: soha
nem volt más fegyverünk.”26

A Mű irányításában és
apostolkodásának megszervezésében
az engedelmesség útja olyan mint
egy családé, emberek közösségéé.
Személyek közösségére gondolni
annyit jelent, mint a szabadságok
közösségére, a személyes
kezdeményezések közösségére,
amelyek egyben az "Opus Dei
megvalósítása", és a generációk
közösségére is gondolni. Az a
meggyőződés, hogy Isten mindenki
szívében cselekszik, és hogy
mindannyian az isteni akaratra
figyelünk, a családhoz illő
engedelmességre ad okot, amelyben
minden egyes tag aktívan igyekszik
együttműködni a közös projektben.
Az így értett és megélt



engedelmesség az egység
kifejeződése, annak az egységnek,
amely éppen az apostoli
termékenység feltétele: ut omnes
unum sint... ut mundus credat (Jn
17,21).

Szigorúan tiszteletben tartva a lelki
kísérés és az emberek kormányzása
közötti elkülönítést, mindig hálával
telve kell élnünk és dolgoznunk a
keresztény hivatásért a Műben,
elősegítve mindannyiunk
gazdagságát, hogy csapatként és
családként dolgozzunk.

Ha az engedelmesség erényét hiteles
módon ápoljuk, akkor az megment a
meghallgatásra való képtelenségtől
és a szolgalelkűségtől is, amely
pusztán végrehajt, anélkül, hogy
közvetítené mindazt a belső
gazdagságot, amelyet Isten minden
egyes embernek adott. Ezért
figyelmeztetett minket Szent
Josemaría ezekre a lehetőségekre.



Egyrészt úgy vélte, hogy "az
engedetlenség oka nagyon gyakran
az, hogy ’bezárjuk a fülünket’. Nem
akarjuk a parancsot hallani. És miért
nem? Mert hiányzik belőlünk az
alázat vagy a szolgálatkészség…"27.
Másrészt éppen a szolgálatkészséggel
való hallgatás vágyának
következményeként rámutatott, hogy
"az Opus Deiben fejjel és akarattal
engedelmeskedünk; nem úgy, mint a
hullák. Én nem megyek semmire
hullákkal; jámboran eltemetem
őket"28. Ebben az értelemben
engedelmeskedni nemcsak azt
jelenti, hogy egy másik ember
akaratát teljesítjük, hanem azt is,
hogy együttműködünk vele közös
akarattal és fejjel, a gondolatok
egységében.

Szent József intelligens
engedelmessége

14. Ferenc pápa a Szent Józsefről
szóló levelében így írt: " Egész



életében, minden körülmények
között József ki tudta mondani „fiat”-
ját, mint Mária az angyali
üdvözletkor és Jézus a Getszemáni-
kertben."29 Amikor Szent
Josemaríanak az engedelmességről
kellett beszélnie, gyakran hivatkozott
Szent Józsefre, mert a pátriárkában
pontosan azt a fajta szívet látta,
amelyik hallgat: odafigyel Istenre és
odafigyel a körülményekre, a
körülötte élő emberekre is. Például
az Egyiptomból való visszatérés
epizódjában megmutatja, hogy
"József hite nem ingadozik,
engedelmessége mindig szigorú és
gyors. Hogy jobban megértsük ezt a
leckét, amelyet a szent pátriárka itt
ad nekünk, jó, ha figyelembe
vesszük, hogy hite aktív, és hogy
engedelmessége nem annak az
engedelmességnek a magatartását
mutatja, aki hagyja magát sodortatni
az eseményekkel"30.



Ebben az értelemben Alapítónk
éppen azt értékelte, hogy Szent
József, mint az imádság embere, az
előtte álló valóságot intelligensen
értelmezte: "Életének különböző
körülményei között a pátriárka nem
mondott le a gondolkodásról, és nem
mondott le a felelősségről sem.
Ellenkezőleg, minden emberi
tapasztalatát a hit szolgálatába
állította (...) Ilyen volt Szent József
hite: teljes, bizakodó, egységes, Isten
akaratának való tényleges
odaadásban, intelligens
engedelmességben nyilvánult meg".31

Érthető, különösen azok számára,
akik arra hivatottak, hogy szentek
legyünk a világ változó és
kihívásokkal teli helyzeteiben, Szent
Josemaría ragaszkodik ahhoz, hogy
megtanuljunk egy intelligens
engedelmességet, amely beépül
személyes szabadságunkba.

Mária engedelmessége



15. Az utóbbi években az egész
világon elterjedt a csomóoldó
Boldogasszony iránti tisztelet. Ennek
az áhítatnak nagyon régi gyökerei
vannak, hiszen már a harmadik
század elején Lyoni Szent Iréneusz
írta: "Éva engedetlenségével
megkötötte a szerencsétlenség
csomóját az emberi nem számára;
Mária azonban engedelmességével
kibogozta azt."32 Hány csomót fogunk
kibogozni, amelyet a világban és az
életünkben lehetetlennek tűnik
megoldani, ha a Boldogságos Szűzhöz
hasonlóan Isten terveiért élünk!

Atyánk megjegyezte: "Igyekezzünk
megtanulni, követve az ő példáját az
Istennek való engedelmességben, a
szolgaság és az uralkodás e kényes
párosításában. Máriában semmi
sincs a balga szüzek magatartásából,
akik engedelmeskednek, de
bolondan. A Szűzanya figyelmesen
hallgatja, amit Isten akar,
elgondolkodik azon, megkérdezi,



amit nem ért, amit nem tud. Aztán
teljesen átadja magát Isten
akaratának teljesítésére: Íme, az Úr
szolgálóleánya, történjék velem a te
szavad szerint. Látjátok a csodát?
Szűz Mária tanítja teljes
magatartásunkat, most arra tanít
bennünket, hogy az Istennek való
engedelmesség nem szolgalelkűség,
nem igázza le a lelkiismeretet:
bensőségesen megmozgat
bennünket, hogy felfedezzük Isten
gyermekeinek szabadságát".33

Ha az engedelmesség valaha is
konfliktusba kerül bennünk a
szabadsággal, forduljunk Máriához: ő
megadja nekünk a kegyelmet, hogy a
hiteles engedelmességben
felfedezzük Isten gyermekeinek
szabadságát. És a szabadsággal
együtt az örömöt is.

Minden szeretetemmel megáldalak
benneteket.

Atyátok,



Róma, 2024. február 10.

1  Vö. C.Fabro, «Un maestro de
libertad cristiana», en L'Osservatore
Romano, 2-VII-1977.

2  Szent Josemaría imája a
Szentlélekhez, 1934. április

3  Katolikus Egyház Katekizmusa
397.

4  Szent Josemaria 38.levele, 41. (a
további idézetek, ahol nincs szerző,
azok Szent Josemaríatól valók)

5  XVI. Benedek homíliája, 2010.IV.
15.

6  Szent Josemaría: Rózsafüzér,
világosság titkai, 4. titok

7  Ferenc pápa beszéde, 2022.II.17.



8  Es Cristo que pasa 17. (Krisztus
előttünk jár)

9  Út 621.

10  vö. Aquinói Szt. Tamás, Suma
Theologia, II-II, 104 a. 1.

11  Es Cristo que pasa 17. (Krisztus
előttünk jár)

12  XVI. Benedek pápa, Angelus
2007.VII.1.

13  Kovácstűzhely 788.

14  Es Cristo que pasa 17. (Krisztus
előttünk jár)

15  Isten barátai 30.

16  Szt.Ágoston, In Epist. Ioannis ad
parthos, VII,8 (PL 35, 2033)

17  Szt.Ágoston, De natura et gratia,
65, 78 (PL 44, 286)

18  11. levél, 39.



19  Szt. Bazil, Regulae fusius
tractatae, prol. 3 (PG 31, 895)

20  Beszélgetések Msgr.Escrivával 2.

21  Vö. Auinói Szt. Tamás, Quaest.
disp. De Malo, q. VI: Intelligo enim
quia volo; et similiter utor omnibus
potentiis et habitibus quia volo

22  Beszélgetések Msgr.Escrivával
100.

23  vö. Beszélgetések Msgr.Escrivával
63.

24  18. levél, 38.

25  Út 629.

26  17. levél, 35. (1973.06.17.)

27  Barázda 379.

28  Jegyzetek egy családi
összejövetelről 1964.11.9.



29  Ferenc pápa, Patris corde c.
apostoli levele, 2020.12.08, 3.

30  Es Cristo que pasa 42. (Krisztus
előttünk jár)

31  uo.

32  Szent Iréneusz, Adversus hæreses,
III, 22, 4

33  Es Cristo que pasa 173. (Krisztus
előttünk jár)

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hu-hu/article/lelkipasztori-level-2024-

februar-10/ (2026.02.01.)

https://opusdei.org/hu-hu/article/lelkipasztori-level-2024-februar-10/
https://opusdei.org/hu-hu/article/lelkipasztori-level-2024-februar-10/
https://opusdei.org/hu-hu/article/lelkipasztori-level-2024-februar-10/

	Lelkipásztori levél (2024. február 10.). Engedelmesség

