
opusdei.org

Lelkipásztori levél
(2022.03.19). Hűség

Az Opus Dei prelátusa ebben a
lelkipásztori levelében a
Krisztushoz való hűség és a
Műbe szóló hivatáshoz való
hűség néhány
következményéről ír, Szent
Josemaría tanítását követve.

2022.03.30.

Tárgymutató

Hűség a hivatáshoz, hűség Jézus
Krisztushoz



Apostoli hűség

A hivatáshoz való hűség és a
hétköznapi élet 

Ami állandó és ami változhat a Mű
életében

Drága gyermekeim, Jézus oltalmazza
leányaimat és fiaimat!

Legyetek hűségesek, megéri! (“Fieles,
vale la pena!”)

1. Ezzel az ismerős kifejezéssel,
amely egy ősi éneket inspirált, Szent
Josemaría arra buzdított bennünket,
hogy legyünk nagyon hűségesek.
Gyakran visszaemlékszem arra, hogy
1963. augusztus 23-án, egy nyári
tanfolyamon Pamplonában, az
Atyánkkal folytatott családi
beszélgetés közben elénekeltük ezt az
éneket. Néhányan közülünk



észrevették, hogy miközben
hallgatta, ahogy ezeket a szavakat
énekeljük, Atyánk halkan
ismételgette, hogy megéri, megéri;
ezt úgy láttuk, mint megélt
tapasztalatának spontán kifejezését.
A Művet megvalósítani és előre vinni
megérte: annyi munka, annyi
szenvedés, annyi nehézség és
ugyanakkor annyi öröm. A hűség
szükségszerűen örömteli, még a
fájdalomban is; olyan örömmel az
Úrban, aki a mi erőnk (vö. Neh 8,10).

A hűség egy tág fogalom, különböző
jelentésekkel bír: "Pontosság vagy
valódiság valaminek a
megvalósításában", "szöveg pontos
másolata", "kötelesség, ígéret pontos
teljesítése" stb. Különösen fontos,
hogy figyelembe vegyük a hűséget az
emberek közötti kapcsolatokban,
annak emberileg legmélyebb
aspektusában: a szeretetben. "Az idő
múlásával való hűség a szeretet
neve” [1]. Az igaz szeretet



természetéből adódóan a végsőkig
szeret, hű, bár az emberi gyengeség
által kudarcot vallhat.

A hűség életünk minden dimenzióját
magában foglalja, mert az egész
személyt érinti: intelligenciáját,
akaratát, érzéseit, kapcsolatait és
emlékezetét. Ebben a rövid levélben,
a Mű alapításának századik
évfordulójához közeledve
elmélkedjünk néhány szemponton,
mindenekelőtt Szent Josemaría
szövegeinek irányításával.

Hűség a hivatáshoz, hűség Jézus
Krisztushoz

2. A keresztény hivatás, annak
minden sajátos kifejeződésében,
Istentől való meghívás az
életszentségre. Isten szeretetéből
szármázó hívás a mi szeretetünkre,
egy olyan kapcsolatban, amelyben az
isteni hűség mindig megelőz minket: 
Isten hűséges (2Tesz 3,3; vö. 1Kor 1,9).
"Hűségünk nem más, mint válaszunk



Isten hűségére. Isten, aki hű az Ő
szavához, aki hű az ígéretéhez."[2].

Az isteni hűségbe vetett hit erőt ad a
reményünknek, még akkor is, ha
személyes gyengeségünk miatt néha
nem vagyunk teljesen hűek a
kicsiben, és talán alkalmanként a
nagyban. Ilyenkpor a hűség tehát
abból áll, hogy - Isten kegyelmével - a
tékozló fiú útját járjuk (vö. Lk
15,11−32). A Jézus Krisztushoz való
hűség megköveteli, hogy
folyamatosan éberek legyünk,
mert a mi szegény erőnkben nem
bízhatunk. Mindig harcolnunk
kell, egész földi létünk utolsó
pillanatáig:ez a sorsunk [3].

Kitartóan kell törekednünk az Úrral
való egységre. Keressük és
megtaláljuk ezt a Jézussal való
egyesülést a munkában, a családban,
mindenben...; különösen az
Eucharisztiában, a szentgyónásban
és az imában. Ráadásul nem vagyunk



egyedül; mások segítségére is
számíthatunk, különösen a
személyes lelki vezetésben. Legyünk
hálásak ezért a lehetőségért, hogy
őszintén megnyithatjuk a lelkünket,
hogy bátorítást és tanácsot kapjunk a
növekedés útján az Isten iránti
szeretetünkben. És ahol szeretetünk
táplálkozik, ott megerősödik
hűségünk: Szeress bele, és nem
fogod elhagyni »őt«[4].

3. A hűség különösen akkor
nyilvánul meg, ha erőfeszítéssel és
szenvedéssel jár. Szűzanyánk, a
hűséges Szűz példája itt is
megvilágosít bennünket: "Csak az
egész életen át tartó
következetességet nevezhetjük
hűségnek. Mária fiatja az Angyali
üdvözletnél abban a néma fiatban
találja meg teljességét, amelyet a
kereszt lábánál ismétel."[5].

Isten segítségével hűségesek
lehetünk, haladhatunk a Jézus



Krisztussal való azonosulás útján:
hogy gondolkodásmódjaink, a
szeretetünk, az emberekhez és a
világhoz való hozzáállásunk egyre
inkább Krisztuséhoz hasonuljanak. S
így folyamatosan kezdünk és
újrakezdünk, és 
istengyermekségünk tudata
örömet hoz a megtérésünkben [6].

Ily módon Szent Pálnak a
Filippiekhez intézett buzdítása
valósággá válik az életünkben: 
Ugyanazt a lelkületet ápoljátok
magatokban, amely Krisztus Jézusban
volt.(Fil 2,5)

4. A Jézus Krisztussal való találkozás
és egyesülés az Egyházban zajlik,
amely láthatóan egy sok népből álló
nép. Az Egyház maga szentség,
Krisztus teste építi fel, és minden
üdvösség Krisztustól származik az
Egyházon keresztül, különösen azért,
mert az Egyház valósítja meg az



Eucharisztiát, az Eucharisztia pedig
az Egyházat.

Az a mindig egyértelmű tény, hogy az
egyházat mi, hibákkal teli, gyenge
férfiak és nők alkotjuk nem
csökkentheti szeretetünket iránta.
Mindig tartsuk szem előtt, hogy 
mindenekelőtt az Egyház: a
közöttünk jelen lévő Krisztus;
Isten, aki azért jön az
emberiséghez, hogy megmentse
azt, kinyilatkoztatásával hív
minket, kegyelmével megszentel
minket, állandó segítségével
támogat minket a mindennapi élet
kis és nagy küzdelmeiben [7].

A Krisztushoz való hűség tehát az
Egyházhoz való hűség. Az Egyházban
pedig arra törekszünk, hogy
mindenkivel egységben és azt éljük,
különösen a püspökökkel, és
különleges módon a római pápával,
aki a hit és közösség egységének
látható feje. Mindig tartsuk életben



mindannyiunkban Atyánknak ezt a
vágyát: Omnes cum Petro ad Iesum
per Mariam!

A Jézus Krisztushoz és az Egyházhoz
való hűség azt jelenti számunkra,
hogy hűek vagyunk az Opus Deibe
szóló hivatásunkhoz, megélve azt a
szellemiséget, amelyet Szent
Josemaríától kaptunk, aki a mi
Atyánk volt és most is az a Műben.
Így fejezte ki ezt régen egy levelében,
amely minden gyermekéhez szólt: 
Nem mulaszthatom el, hogy
hálásan felemeljem lelkemet az
Úrhoz, akitől minden család
származik a mennyben és a földön
(Ef 3,15−16), mert megadta nekem
ezt a lelki atyaságot, amelyet
kegyelmével elfogadtam annak
teljes tudatában, hogy a földön
csak azért létezem, hogy ezt
megvalósítsam. Ezért szeretlek
titeket apai és anyai szívvel [8].



Szent Josemaría hű leányainak és
fiainak lenni számunkra a hivatás
útja, és így Isten hű leányai és fiai
legyünk Krisztusban.

Bizonyára emlékeztek Atyánk ezen
szavaira is: Az isteni hívás
érinthetetlen, szilárd, szűzi,
örömteli és megkérdőjelezhetetlen
hűséget követel tőlünk a hithez, a
tisztasághoz és az úthoz [9]. Most
megállok, csak hogy hangsúlyozzam
az örömöt. A hűségünk, szabadon
válaszol Isten kegyelmére, s örömmel
és jó humorral éljük. Mennyire segít
nekünk a következő szavaira
gondolni:Amit emberileg szeretnék
rátok hagyni örökségként: az a
szabadság szeretete és a jó humor
[10].

5. Ha a figyelmünket a Műben való
hűségre fordítjuk, hogyan
feledkezhetnénk el Boldog Álvaroról?
Emlékszem, hogy 1974. február 19-
én, egy alkalommal, amikor Don



Álvaro nem volt jelen, Szent
Josemaría megjegyezte róla: 
Szeretném, hogy sok mindenben,
de mindenekelőtt hűségében
utánoznátok őt. (...) Mindig
mosolyog és páratlan a hűsége [11].

Gyakran felfigyelek a Szentírás ezen
szavaira: vir fidelis multum
laudabitur (Péld 28,20: A szilárd
férfiú bőséges áldást kap), amelyek a
Villa Vecchia egyik irodájának
ajtófélfáján olvashatók, pontosan ott,
ahol Don Álvaro éveken át dolgozott.

Hálával emelem lelkemet az Úrhoz
sok nő és férfi hűségéért is, akik
előttünk jártak az úton, és értékes
tanúságot hagytak ránk erről a
Legyetek hűségesek, megéri!
kiáltásról, amelyet az elején idéztem.

Az Atyánk azt mondta, hogy minden
embert, aki közeledik a Műhöz, akár
csak rövid ideig, mindig szeretni
fogunk. Ez még inkább vonatkozik
azokra, akik egy ideig a Műben



voltak, és aztán más utat
választottak; és azoktól, akik esetleg
megbántva érezték magukat, teljes
szívünkből bocsánatot kérünk.

Apostoli hűség

6. A keresztény hivatás az
életszentségre, a Jézus Krisztussal
való azonosulásra– annak minden
formájában, így vagy úgy – mindig
apostoli hivatás: Nem lehet
elválasztani a belső életet és az
apostolkodást, ahogyan az sem
lehetséges, hogy Krisztusban
elválasszuk az Isten-Embert a
Megváltó szerepétől [12].

Minden korban – a miénkben is
láthatjuk – óriási szomjúság van a
világban Isten iránt, bár ez sokszor
nem tudatos. Ezek a prófétai szavak
mindig újra beteljesednek: Igen,
jönnek napok – mondja az Úr, az Isten
–, amikor éhséget bocsátok a földre:
éhséget, de nem kenyérre,



szomjúságot, de nem vízre, hanem az
Úr szavának hallgatására. (Ám 8,11)

Mennyire sokszor elmélkedtünk
talán Szent Josemaría heves
buzdításán!:Kedveseim: Jézus
sürget minket. Azt akarja, hogy
újra felemeljék, de nem a
kereszten, hanem minden emberi
tevékenység dicsőségében, hogy
minden valóságot magához
vonzzon. (Jn12,32) [13].

Ahogy megtapasztaljuk azokat a
nehézségeket, amelyekkel a
keresztény életünkben találkozunk
ezen a világon - ateizmus, közöny,
relativizmus, materialista
naturalizmus, hedonizmus stb. -,
Szent János kijelentése juthat
eszünkbe: “Ne szeressétek a világot,
sem azt, ami a világban van!” (1Jn
2,15). Ez arra utal, ami a világon
Istennel szembeszáll, és amelyet a
hármas sóvárgásban, vagyis a bűnös
vágyakozásnak három



fajtájábanfoglal össze (vö. 1Jn 2,16).
Ugyanakkor a világ, Isten
teremtménye, jó: “Mert úgy szerette
Isten a világot, hogy egyszülött Fiát
adta oda, hogy aki hisz benne, az el
ne vesszen, hanem örökké éljen.” (Jn
3,16)

7. Az Atyánkhoz hasonlóan
törekedjünk arra, hogy
szenvedélyesen szeressük a világot
[14], mert itt találkozunk Istennel és ez
az örök életre vezető út. Ez a szeretet
nem lehet világias: a világból valók
vagyunk, de nem akarunk
elvilágiasodottá válni. Például a
szegénység szellemének és gyakorlati
valóságának megélése is megszabadít
bennünket a sok köteléktől, és pozitív
értelemben arra késztet bennünket,
hogy meghallgassuk Szent Pált, aki
biztosít bennünket: Hisz minden a
tietek...Ti azonban Krisztuséi
vagytok, Krisztus pedig az Istené.
(1Kor 3,22-23). A mértékletes és
egyszerű élet tanúsága – ma és



mindig – az egyik módja annak, hogy
só és világosság legyünk ezen a
világon, amelyet Krisztus
szeretetével kell átalakítanunk.

Figyelembe véve, hogy minden a
tietek örülünk mások örömeinek,
élvezzük a körülöttünk lévő jó
dolgokat, és érezzük, hogy korunk
kihívásai a mieink is. Ugyanakkor
lelkünk mélyén érezzük a világ
helyzetét, különösen a háború
szomorú valóságát, és sok más
ember, különösen a leggyengébbek,
nagy szükségleteit és szenvedéseit.
De ragaszkodom hozzá, ne
engedjünk teret a pesszimizmusnak;
éppen ellenkezőleg, újítsuk meg az
éltető evangéliumba vetett hitünket -
amely Isten üdvösséget hozó ereje
minden hívőnek (Róm 1,16) - és az
eszközökbe vetett hitet: ima,
önmegtagadás, Eucharisztia! és
munka. Akkor képesek leszünk
megtartani a reményteli
világszemléletet.



A hit a hűség alapja. Nem egy
hiábavaló bizalom az emberi
képességeinkben, hanem az Istenbe
vetett hit, aki a remény alapja (vö. 
Zsid 11,1). "Isten a remény alapja; de
nem akármilyen isten, hanem az az
Isten, akinek emberi arca van, és aki
a végletekig szeretett minket,
különösen mindegyiket és az egész
emberiséget." [15].

Hallgassuk meg újra az Atyánkat: Ha
hűségesek vagytok, csendes és
alázatos odaadásotok
gyümölcseként az Úr – kezetek
révén – csodákat fog tenni. Szent
Lukácsnak ezt a mondatát újra
átélitek: a hetvenkét tanítvány,
örömmel telve tért vissza,
mondván: „Uram, nevedre még az
ördögök is engedelmeskedtek
nekünk.” (Lk 10,17) [16].

Hűség a hivatáshoz és a
hétköznapi élet



8. Előfordulhat mindegyikünk
életében, hogy időről időre
rendkívüli körülmények állnak fenn,
de jól tudjuk, hogy az Úrral való
egyesülést és vele együtt az apostoli
küldetésünket alapvetően a
hétköznapi életben kell
megvalósítanunk: család, szakmai
munka, barátságok, társadalmi
kötelességek...: "Ez az Istennel való
találkozásunk fő helye" [17],

emlékeztetett minket Don Javier
egyik első levelében.

Az Úrral találkozni a minden napok
eseményeiben azt jelenti, hogy
felfedezzük a kis dolgok, az
apróságok, a részletek értékét,
amelyekben oly gyakran
megmutathatjuk Isten iránti
szeretetünket és a mások iránti
szeretetünket. Jézus maga mondta
nekünk: Aki a kicsiben hű, az a
nagyban is hű. Aki a kicsiben hűtlen,
az hűtlen a nagyban is. (Lk 16,10).



Hűség a kicsiben, amelyet az Úr saját
örömének nagyságával jutalmaz (vö. 
Mt 25,21).

Az ember saját személyes
tapasztalata azt mutatja nekünk,
hogy ez a hűség a kicsiben nem kevés;
éppen ellenkezőleg: A kitartás kis
dolgokban, szeretetből, hősiesség
[18].

A szeretet az, ami a legnagyobb
értéket adja minden emberi
törekvésnek. A hűség egy szeretetből
vállalt elköteleződésben kitartani, és
az Isten iránti szeretet a szabadság
végső értelme. Ez a lelki szabadság
tesz képessé arra, hogy szeressük azt,
amit meg kell tennünk, még akkor is,
ha az áldozattal jár. Így
tapasztalhatjuk meg azt, amiről Jézus
biztosít minket: “Vegyétek magatokra
igámat, és tanuljatok tőlem, mert
szelíd vagyok és alázatos szívű, s
megtaláljátok lelketek nyugalmát. Az
én igám édes, és az én terhem



könnyű.” (Mt 11,29−30) És Szent
Ágoston elmagyarázza: "Akiben
szeretet van, az vagy nem érzi a
nehézséget, vagy szereti magát a
nehézséget (...). Akik szeretnek, azok
munkája soha nem teher." [19].

9. Jól tudjuk, hogy Isten megtalálása,
Isten szeretete elválaszthatatlan a
többi ember iránti szeretetünktől és
az ő szolgálatuktól; hogy a
szeretetnek ez a két elve
elválaszthatatlan egymástól. Testvéri
szeretetünkkel, amely a
természetfeletti élet biztos jele,
felépítjük hűségünket, és
örömtelibbé tesszük mások hűségét: 
Mi tudjuk, hogy a halálból átmentünk
az életbe, mert szeretjük testvéreinket.
(1Jn 3,14). Milyen erővel bátorít
bennünket Szent Josemaría, hogy
testvériségben éljünk! Szív!
Gyermekeim, szívvel szolgáljatok
egymásnak. Amikor a szeretetünk
átmegy Jézus Szentséges Szívénés
Mária legédesebb szívén, akkor a



testvéri szeretetet, annak minden
emberi és isteni erejével
gyakoroljuk. Ez hordozhatóvá
alakítja a terheket, enyhíti a
fájdalmakat, biztosítja az örömöt
a harcban. Ez nem valami
szirupos dolog, hanem erősíti a
lélek szárnyait, hogy magasabbra
emelkedjen. A testvéri szeretet,
amely nem a saját érdekeit keresi,
lehetővé teszi, hogy a készséges
áldozat lelkületével dicsérjük az
Urat [20].

Tekintve, hogy a munka milyen
fontos helyet tölt be a hétköznapi
életünkben, fontolóra kell vennünk
és megvizsgálni a lelkiismeretünket,
arról a sok szempontról, amit ez a
mondat hordoz: megszentelni a
munkát, megszentelni magunkat a
munkában, és megszentelni
másokat a munkában. [21].

Most arra kérlek benneteket, hogy
gondoljátok át, hogyan alakíthatnánk



át jobban a munkát imává, ami nem
csak arról szól, hogy legyen néhány
áhítat gyakorlat a munka során.
Atyánk oly sok tekintetben
elmagyarázta nekünk. Olvassuk el
újra az ő szavait:Abban a tudatban
végezzétek a munkátokat, hogy
Isten szemléli azt:laborem manuum
mearum respexit Deus(Isten látta
kezem fáradozását - Ter 31,42). Ezért
a munkánknak egy hozzá
méltónak és szentnek kell lennie:
nemcsak mert az apró részletekig
végrehajtjuk, hanem erkölcsi
érzékkel, becsületességgel,
nemességgel, hűséggel,
igazságossággal. Ily módon a
szakmai munkád nemcsak helyes
és szent lesz, hanem egyúttal ima
is lesz [22].

Gyakran tapasztalhatjuk meg
határainkat és hiányosságainkat a
munkánk elvégzése során is; de ha
mindennek ellenére törekszünk arra,
hogy abban a tudatban legyünk, 



hogy Isten szemlél bennünket,
akkor képesek leszünk meghallgatni
Szent Pál nekünk címzett szavait: az
Úr ügyében való fáradozástok nem
hiábavaló (1Kor 15,58); ahogy Atyánk
összefoglalta: semmi sem vész el.

Ami állandó és ami változhat
a Mű életében

10. A Műben a hivatáshoz való
személyes hűség szükségszerűen
összefügg az intézményi hűséggel,
vagyis a Mű mint intézmény
állandóságával, amely hűséges Isten
akaratához, ahogyan azt az Alapító
közvetítette.

2016-ban Don Javier emlékeztetett
bennünket Szent Josemaría e
szavaira:Ugyanúgy, ahogy egy
ember személyisége megmarad a
növekedés különböző
szakaszaiban: gyermekkor,
serdülőkor, felnőttkor ...; így a
fejlődésünkben is van egy



folyamat: ha nem lenne, halottak
lennénk. A lényeg, a szellem
változatlan marad, de a
kifejezésmódunk és a
cselekvésmódunk fejlődnek,
mindig régiek és újak, mindig
szentek. [23].

Ezt a szöveget kommentálva akkor
úgy gondoltam, hogy mindenekelőtt
a személyes apostolkodás területén –
amely a Műben a fő apostolkodás–, és
abban, hogy keresztény szellemben
irányítjuk a szakmai dolgokat,
intézményeket és emberi
struktúrákat, hogy megpróbálunk
kezdeményezni és kreatívan
cselekedni, hogy a számos emberrel
való őszinte barátság révén
eljuttassuk az evangélium
világosságát a társadalomhoz.
Ugyanez a kezdeményezés és
kreativitás arra is késztet bennünket,
hogy új apostoli tevékenységeket
keressünk a partok nélküli tengeren



belül, amelyet a Mű szellemisége
mutat nekünk.

11. Ezt a kreativitást nevezhetjük 
dinamikus hűségnek illetve kreatív
hűségnek is. Olyan hűség ez, amely
nem keresi folyton a felszínes
változásokat, és nem utasítja el a
szükséges megújulást a változástól
való félelem miatt. A hivatásunkon
keresztül jelen vagyunk a
társadalomban végbemenő helyes
változások eredeténél, és
sajátunkká is tesszük minden
korszak fejlődését [24].

Ezért meg kell értenünk és
osztoznunk kell korunk vágyaiban.
Ugyanakkor nem szabad
alkalmazkodnunk semmilyen
divathoz vagy szokáshoz, legyen az
bármilyen aktuális és széles körben
elterjedt is, ha az ellentétes azzal a
szellemiséggel, emberi színvonallal
vagy a Mű azon családi hangulatával,
amelyet Isten az alapítónkon



keresztül adott nekünk. Ilyen
értelemben “soha nem lesz
szükségünk arra, hogy a világhoz
vagy a társadalom aktuális
fejlődéséhez alkalmazkodjunk, mert
mi - pontosabban ti, gyermekeim - a
társadalom részeként a többi
emberrel együtt alakítjátok az
emberiség fejlődését a mindennapi
munkátokon keresztül.” [25].

Figyelembe kell venni azt is, hogy
ami a Mű szellemiségét és a testületi
rendelkezéseket (például a lelki
képzés eszközeit: körök,
elmélkedések, lelkigyakorlatok stb.)
illeti, magától értetődik, hogy ezek
esetleges megváltoztatása az Atya
illetve az őt támogató Általános
Tanács és a Központi Tanácsadó
Testület hatáskörébe tartoznak. A
magatok részéről ne habozzatok
apostoli projekteket javasolni
azoknak, akik vezetik a Művet, a
kezdeményezőkészség és az egység
szellemében. Mindeközben továbbra



is evezzetek együtt – azzal a vággyal,
hogy sok embernek elvigyétek az
evangélium örömét. Mindig legyünk
biztosak abban, hogy "nem vagyunk
egyedül az Opus Dei
megvalósításában, és nem csak a
saját gyenge erőnkre számítunk,
hanem az Úr erejére és hatalmára” 
[26].

12. A személyes hűségünkkel és
mindannyiunk felelősségérzetével
biztosíthatjuk a Mű folytonosságát
hűen az eredetéhez, a történelem
változó mozzanatain keresztül. Isten
kegyelmével tudjuk ezt a
folyzonosságot építeni a a személyes
korlátaink ellenére. Arról a lényeges
folytonosságról van szó, ami eleven
valóságként köti össze a múltat, a
jelent és a jövőt.2015-ben Don Javier
arra biztatott bennünket, hogy
kérjük Szent Josemaríától, hogy a Mű
ugyanazzal az erővel és fiatalos
lendülettel élje meg 2028. október 2-



át, ahogy azt az Atyánk 1928. október
2-án kapta.

Így Isten irgalmasságán keresztül
valósággá válhat, amit Szent
Josemaría látott: “Látom a Művet
évszázadokra előre vetítve, mindig
fiatal, kecses, szép és gyümölcsöző,
amely Krisztus békéjét védi, hogy az
egész világ birtokolja azt.
Hozzájárulunk ahhoz, hogy a
társadalom elismerje az emberi
személy, a család és az Egyház jogait.
Munkánk csökkenteni fogja a
testvérgyilkos gyűlöletet és a
bizalmatlanságot a népek között.
Leányaim és fiaim – fortes in fide
(1Pét 5,9), szilárdak a hitben – tudni
fogják, hogyan kell minden sebet
bekenni Krisztus szeretetével, amely
a legfinomabb balzsam." [27].

Szűzanyánkra, a hűséges Szűzre és
Szent Józsefre bízva hűségünk
állandó megújítását, minden



szeretetemmel megáldalak
benneteket!

Atyátok,

Róma, 2022. március 19.

[1]. XVI. Benedek pápa beszéde, 2010.
V.12.

[2]. Ferenc pápa szentbeszéde,
2020.IV.15.

[3]. Levél Szt. Josemaríától, 1973.III.
28. 9.pont

[4]. Út 999.

[5]. Szt. II. János Pál pápa
szentbeszéde, 1979.I.26.

[6]. Es Cristo que pasa (Krisztussal
találkozni), 64. pont



[7]. Es Cristo que pasa (Krisztussal
találkozni), 131. pont

[8]. Levél Szt. Josemaríától, 1945.V.6.
23.pont

[9]. Levél Szt. Josemaríától, 1931.III.
24. 43.pont

[10]. Levél Szt. Josemaríától, 1954.V.31.
22.pont

[11]. Szt. Josemaría, jegyzetek egy
összejövetelről, 1974.II.19.

[12]. Es Cristo que pasa (Krisztussal
találkozni), 122. pont

[13]. Instrucción (Útmutatás) 1934.IV.1.
1.pont

[14]. Conversaciones (Interjúk Mons.
Escrivával), 118.pont

[15]. XVI. Benedek pápa, Spe Salvi
enciklika, 31. pont



[16]. Levél Szt. Josemaríától, 1930.III.
24. 23.pont

[17]. Javier Echevarría, Lelkipásztori
levél, 1995.XI.28., 16.pont

[18]. Út 813.

[19]. Szent Ágoston: De bono viduitatis,
21, 26.

[20] Levél Szt. Josemaríától, 1974.II.14.
23.pont

[21] Es Cristo que pasa (Krisztussal
találkozni), 45. pont

[22] Levél Szt. Josemaríától, 1948.X.15.
26.pont

[23] Levél Szt. Josemaríától, 1957.IX.
29. 56.pont

[24]. Levél Szt. Josemaríától, 1950.II.14.
21.pont

[25]. Levél Szt. Josemaríától, 1932.I.9.
92.pont



[26]. Javier Echevarría, Lelkipásztori
levél, 1995.XI.28, 11.pont

[27]. Levél Szt. Josemaríától, 1933.VII.
16. 26.pont

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(A szerzői jog tulajdonosának
kifejezett engedélye hiányában tilos
a dokumentum egészének vagy
bármely részének nyilvános
terjesztése.)

(Pro manuscripto)

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hu-hu/article/lelkipasztori-
level-2022-03-19-huseg/ (2026.01.20.)

https://opusdei.org/hu-hu/article/lelkipasztori-level-2022-03-19-huseg/
https://opusdei.org/hu-hu/article/lelkipasztori-level-2022-03-19-huseg/
https://opusdei.org/hu-hu/article/lelkipasztori-level-2022-03-19-huseg/

	Lelkipásztori levél (2022.03.19). Hűség
	Ami állandó és ami változhat a Mű életében


