
opusdei.org

Joseph Ratzinger
bíboros cikke Szent
Josemaria Escrivá-
ról

Joseph Ratzinger bíboros cikke
Josemaría Escrivá-ról
(L’Osservatore Romano olasz
napilap 2002. október 6-odiki
száma). A Hittani Kongregáció
akkori prefektusa arról a
lelkiségről ír, amit Szent
Josemaría terjesztett el,
valamint az Opus Dei
alapítójának személyiségével
foglalkozik.



2017.06.26.

Engedjük Istent munkálkodni!

Mindig nagy hatással volt rám az az
interpretáció (magyarázat) amit
Josemaría Escrivá az Opus Dei
elnevezésére nézve adott. Ez egyúttal
életrajzi interpretáció is, és segítséget
nyújt nekünk az alapító lelki-szellemi
arculatának megértéséhez. Escrivá
tudta, hogy alapítania kell valamit,
de tudatában volt annak, hogy ez a
valami nem az ő műve, hogy nem
talált ki semmit, hanem egyszerűen
Isten használta fel őt eszközül. Tehát
nem az ő műve volt, hanem Isten
műve: Opus Dei. Ő maga csak eszköz
volt, amellyel ettől kezdve Isten
munkálkodott.

Erről a tényről elmélkedve az Úr
szavai juttattak eszembe, amit
számunkra a János evangélium őrzött



meg, (5,17): „Atyám most is
állandóan munkálkodik”. Jézus
ezeket a szavakat vallási
szakértőkkel folyatott vita keretében
mondotta, akik nem akarták
elfogadni, hogy Isten szombati napon
is cselekedhet. A mai emberek közt –
keresztények között is- bizonyos
formában tovább tart ez a vita.
Egyesek úgy vélik, Isten a teremtés
után „visszavonult”, és többé már
nem érdeklődik a mi mindennapi
ügyeink iránt. E gondolkodás-mód
szerint Isten már nem léphet be
mindennapi életünk szövedékébe.
Jézus szavai azonban ellent
mondanak ennek. Az olyan ember,
aki nyitott Isten jelenlétére, fel fogja
ismerni, hogy Isten állandóan
tevékeny, ma is: Ezért engednünk
kell beavatkozását, és hagynunk kell
Őt munkálkodni. Így jön létre az, ami
az emberiségnek jövőt ad, és
megújítja azt.



Mindez segít megértenünk, miért
nem tekintette magát Josemaría
Escrivá valami megalapítójának,
hanem csak olyan valakinek, aki
Isten akaratát teljesíteni, és
tevékenységében –Isten művében-
segédkezni, közreműködni akar.
Ebben az értelemben véve Escrivá de
Balaguer Isten-központúsága
számomra óriási jelentőségű üzenet.
Mert egybe cseng Jézus szavaival, -
vagyis arra a bizalomra alapoz, hogy
Isten nem vonult vissza a világtól,
hogy ma is munkálkodik, s nekünk
csak rendelkezésére kell állnunk, és
képesnek kell lennünk hívására
válaszolni. Ez olyan üzenet, ami
korunk nagy kísértésének
leküzdéséhez vezet: annak a
nézetnek a legyőzéséhez, hogy Isten
a „Big Bang”, az „Ősrobbanás” után
visszavonult a történelemből. Isten
tevékenysége a teremtés után nem
„állt le”, sokkal inkább tovább
folytatódik a természet világában, és
az ember világában egyaránt.



A „Mű”, az Opus Dei, alapítója tehát
azt mondta: nem én találtam ki
valamit, más Valaki az, aki
cselekedett, én magam csak kész
vagyok arra, hogy eszközként
szolgáljak. Így ez az elnevezés, és az
az egész realitás, amit az Opus Dei-
nek nevezünk, a legmélyebben
kötődik az alapító benső életéhez,
ami –diszkréció ellenére- megérteti
velünk, hogy ő állandó
párbeszédben, reális kapcsolatban
állt azzal a Valakivel, aki teremtett
minket, és aki rajtunk keresztül és
velünk munkálkodik. A Kivonulás
Könyve (33,11) azt mondja Mózesről,
hogy Istennel „szemtől-szembe”
beszélt, ahogy „barát a baráttal”
beszél. Bár a diszkréció fátyola
előlünk sok részletet eltakar, néhány
kis utalásból –véleményem szerint-
mégis kiderül, hogy ez az „úgy beszél,
mint barát a baráttal” Josemaría
Escrivá esetében mindenképen
megállapítható. Olyan ez, ami
megnyitja a világ kapuit, hogy Isten



jelen legyen, munkálkodjék, és
mindent átváltoztathasson.

Ennek a fényében azt is jobban
megértjük, mit jelent az életszentség,
és az általános meghívás az
életszentségre. Ha némileg ismerjük
a szentek történetét, és tudjuk, hogy
a szenttéavatási eljárások során
„hősies” erények kerestetnek, akkor
az életszentség szinte
elkerülhetetlenül téves elképzelést
nyerünk: „Ez nem nekem való” -
gondoljuk akaratlanul is,-
„képtelennek érzem magam hősies
erényekre, ez túl fennkölt ideál a
számomra”. Ilyen szemlélet mellett
az életszentség néhány „nagy
egyéniség” privilégiuma marad,
akiknek képei az oltárokat díszítik, és
akik teljesen különböznek a
hétköznapi bűnösöktől. De ez téves
felfogás a szentségről, hamis
értelmezés, -és számomra ez tűnik
központi kérdésnek- feltétlenül



helyesbítendő, éppen Josemaría-n
keresztül.

Hősies erény nem azt jelenti, hogy a
szent valamiféle „szent torna-
mutatványokat” gyakorol, olyasmit,
amire a hétköznapi emberek nem
képesek. Sokkal inkább azt jelenti,
hogy egy ember életében Isten
jelenléte mutatkozik meg, és ezáltal
mindaz, amit ez az ember magától,
önmagában nem tudna megtenni.
Végül is talán csak egy terminológiai
kérdésről van szó, nevezetesen a
„hősies” jelző hamis értelmezéséről.
Hősies erény tulajdonképpen nem
azt jelenti, hogy valaki nagy dolgokat
a maga erejéből vitt végbe, hanem
hogy életében olyan realitások
jelenek meg, amelyeket nem egyedül
valósított meg. Ez annak köszönhető,
hogy ő Isten műve számára nyitott,
és felhasználható volt. Vagyis más
szavakkal: szentnek lenni nem jelent
mást, mint Istennel úgy beszélni,



ahogy barát a baráthoz szól. Ez az
életszentség.

Szentnek lenni nem azt jelenti, hogy
valaki a többiek fölött áll. Igen, a
szent nagyon is gyönge lehet, sok
hibával küzdhet az életben. Az
életszentség a mély közvetlen
kapcsolat és barátság az Istennel. Ez
abból áll, hogy hagyjuk Őt, a Másikat
tevékenykedni, az Egyetlent, aki a
világot valóban jóvá és boldoggá
tudja tenni. És amikor Josemaría
mindenkinek a szentségre hivatott
voltáról beszél, akkor –úgy vélem-
saját személyes tapasztalatából
merít, hogy nem önmagától vitt
végbe hihetetlen dolgokat, hanem
hagyta Istent működni. És ezért élt
meg a világ egy megújulást, a jónak
az erejét a világban, -akkor is, ha
minden emberi gyöngeség mindig is
létezni fog. Mi valamennyien tényleg
képesek, és hivatva vagyunk arra,
hogy megnyíljunk az Istennel való
barátságra, arra, hogy Isten kezét el



ne eresszük, hogy mindig újra
visszatérjünk az Úrhoz, és úgy
szóljunk hozzá, mint jó baráthoz.
Tudva azt, hogy az Úr valóban
mindenkinek igaz barátja, azoké is,
akik a maguk erejéből nem tudnak
nagy dolgokat véghez vinni.

Mindezek alapján megértettem az
Opus Dei fiziognómiát, lelkiségét, az
egyház nagy hagyományaihoz,
hitéhez való abszolút hűségét
megnyerő egyszerűségben, és egy
feltétlen nyitottságot e világ minden
kihívásával szemben, legyen az a
tudományok köréből, a munka
világából, vagy a gazdaság stb.
területéről való. Aki ilyen mértékben
kötődik Istenhez, aki ilyen állandó,
folyamatos párbeszédben áll
Istennel, az merhet válaszolni ezekre
a kihívásokra, és elfelejti félelmét:
mert aki Isten kezében van, az
mindig újra az Ő kezébe hull vissza.
Így eltűnik a félelem, és ehelyett



megjön a bátorság a mai világra
adandó válaszhoz.

L’Osservatore Romano olasz
napilap 2002. október 6-odiki
száma.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hu-hu/article/joseph-ratzinger-biboros-

cikke-szent-josemaria-escriva-rol/
(2026.01.16.)

https://opusdei.org/hu-hu/article/joseph-ratzinger-biboros-cikke-szent-josemaria-escriva-rol/
https://opusdei.org/hu-hu/article/joseph-ratzinger-biboros-cikke-szent-josemaria-escriva-rol/
https://opusdei.org/hu-hu/article/joseph-ratzinger-biboros-cikke-szent-josemaria-escriva-rol/

	Joseph Ratzinger bíboros cikke Szent Josemaria Escrivá-ról

