
opusdei.org

Az Úrnapja

Szent Josemaría homíliája 1968.
május 28-án, Úrnapja ünnepén

2020.06.13.

ÚRNAPJA

Homilia 1964. május 28-án

150. Ma, Úrnapján elmélkedjünk
együtt annak a szeretetnek a
mélységéről, amely Krisztust arra
késztette, hogy az Oltáriszentség
színei alatt itt maradjon. Mintha saját
fülünkkel hallanánk, amint az Úr a
néptömeget tanítja:Íme, kiment a
magvető vetni. Amint vetett, némely



szem az útfélre esett. Jöttek az égi
madarak, és fölcsipegették. Más mag
köves talajba hullott, ahol nem volt
neki elég föld. Gyorsan kikelt, mert
nem volt mélyen a földben. Amikor
azonban forrón tűzött a nap,
elszáradt, mert nem volt gyökere.
Imét más szúrós bogáncsok közé
esett. Amikor a bogáncsok felnőttek,
elfojtották. A többi jó földbe hullott, s
termést hozott, az egyik százszorosat,
a másik hatvanszorosat,a harmadik
harmincszorosat. Akinek füle van,
hallja meg! [1]

Ma sincsen máskép. Az isteni
Magvető ma is elhinti a magvakat. A
megváltás műve folytatódik, és az Úr
azt akarja, hogy ebben a műben
szolgáljuk őt: azt akarja, hogy mi
keresztények a föld minden útját
megnyissuk szeretetének; fölszólít
arra, hogy az isteni üzenetet a föld
legvégső zugába is elvigyük tanítva
és példamutatásunkkal. Arra kér,
hogy mint az egyház tagjai és az



állam polgárai, feladatunkat
hűségesen teljesítsük, mindegyikünk
egy másik Krisztus legyen a
hivatásbeli munka és állapotbeli
kötelességeinek megszentelése által.

Ha körültekintünk ebben a világban,
amelyet szeretünk, mert Isten műve,
megállapíthatjuk, hogy a
példabeszéd valóra válik. Jézus
Krisztus szava gyümölcsöt hoz, sok
lélekben felébreszti az odaadásés a
hüség vágyát . Azoknak az élete és
magatartása, akik Istent szolgálják,
megváltoztatta a történelmet. Még
sokan azok közül is, akik az Urat nem
ismerik, azok szerint az eszmények
szerint igazodnak - anélkül, hogy
talán tudnák -amelyek a
kereszténységből származnak.

De azt is látjuk, hogy egy része a
magnak terméketlen talajra hull vagy
tövisek és bogáncsok közé: vannak
szívek, amelyek elzárkóznak a hit
világossága elől. Elfogadják és



hirdetik ugyan a béke, a megbékélés,
a testvériség eszményét, de tetteikkel
gyakran megtagadják. Egyes
emberek minden erejükkel
hiábavaló harcot folytatnak, hogy
Isten hangját elnémítsák, és
megpróbálják visszhangját
erőszakkal vagy egy olyan fegyver
által elfojtani, amely kegyetlenebb,
mert elaltatja a szellemet: a
közömbösség által.

Az örök élet kenyere

151. Mialattt ezen gondolkodunk,
szeretném ha tudatossá válna
bennünk keresztény küldetésünk, ha
szemünket az Oltáriszentségre
szegeznénk, Jézusra, aki jelen van
köztünk és tagjaivá tett bennünket. 
Vos estis corpus Christi et membra de
membro [2], ti Krisztusnak teste
vagytok és tagjaiként egymásnak is
tagjai. Isten, a mi Urunk úgy
határozott, hogy a tabernákulumban
marad, hogy bennünket tápláljon,



erősítsen, megistenítsen, hogy
hatékonnyá tegye munkánkat és
fáradozásainkat. Jézus egyszerre
szántóvető, mag és a vetésből kikelő
termés: az örök élet kenyere.

Az Eucharisztiának ez az állandóan
megújuló csodája magán viseli Jézus
cselekvéseinek minden
ismertetőjegyét. Mint tökéletes Isten
és tökéletes ember, ég és föld Ura,
táplálékul kínálja magát egészen
természetes és hétköznapi módon.
Majdnem kétezer éve így vár
szeretetünkre. Hosszú idő ez, és
mégsem olyan hosszú, mert ahol
szeretet van, ott a napok sebesen
repülnek.

Egy szép galiciai vers jut az eszembe
Bölcs Alfonz Cantigáiból. Ez egy
szerzetesről szóló legenda, aki
együgyűségében Isten Anyját kérte,
hogy megláthassa a mennyországot,
még ha csak egy pillanatra is. Isten
Anyja teljesítette kivánságát, és a jó



barátot a paradicsomba helyezték.
Amikor visszatért, már senkit sem
ismert a kolostor lakói közül:imája,
amely neki oly rövidnek tűnt, három
évszázadig tartott. Az igazán szerető
szívnek háromszáz év semmi.
Magamnak így magyarázom Krisztus
2000 éves várakozását az
Eucharisztiában. Ez Isten
várakozása, aki szereti az embereket,
aki keres bennünket, elfogad
olyannak, amilyenek vagyunk -
korlátoltak, önzők, ingatagok - és
mégis képesek arra, hogy fölfedezzük
az Ő mérhetetlen szeretetét és
egészen átadjuk magunkat Neki.

Szeretetből és azért, hogy szeretetre
tanítson bennünket, Jézus lejött a
földre, és köztünk maradt az
Eucharisztiában. Mivel szerette övéit,
akik a világban maradtak, mindvégig
szerette[3]; ezekkel a szavakkal kezdi
beszámolóját Szent János a húsvétot
megelőző este eseményeiről, amikor
az Úr, mint Szent Pál írja, fogta a



kenyeret, hálát adott, megtörte, és így
szólt: „Vegyétek és egyétek, ez az én
testem értetek. Ezt tegyétek az én
emlékezetemre.” Ugyanígy vacsora
után fogta a kelyhet, és így szólt: „Ez a
kehely az új szövetség az én
véremben. Ezt tegyétek, valahányszor
isztok belőle, az én
emlékezetemre.”[4]

Új élet

152. Ez az Újszövetség
megalapításának egyszerű és
ünnepélyes pillanata. Jézus hatályon
kívül helyezi a régi törvényt, és
kinyilatkoztatja nekünk, hogy ő maga
imánk és életünk tartalma.

Nézzétek, mekkora öröm járja át a
mai liturgiát: Harsan hangos
örömmel a dicséret.[5] Ez a
keresztény ujjongás, amely
megénekli az új idő kezdetét: Az
Ószövetség húsvétja befejeződött,
kezdődik az új, az új helyettesíti a



régit, az igazság eloszlatja az
árnyakat, a fény az éjszakát .[6]

Ez a szeretet csodája. Valóban ez a
gyermekek kenyere[7]: Jézus az
örökkévaló Atya elsőszülöttje,
önmagát kínálja táplálékul nekünk.
És ugyanaz a Jézus Krisztus, aki itt
bennünket erősít, az égben ránk vár, 
asztaltársaira, örököstársaira és
bizalmasaira[8] , mert azok, akik
Krisztussal táplálkoznak, az
ideiglenes földi halált ugyan
elszenvedik, de az örökkévalóságban
élni fognak, mert Krisztus az el nem
múló élet [9]

A keresztények számára, akik az
Eucharisztia végérvényes
mannájával erősítik magukat, már
most megkezdődik az örök
boldogság. Elmúlt a régi: minden
mulandót tegyünk félre; számunkra
minden meg kell, hogy
újuljon:szívünk, szavaink és tetteink.
[10]



Ez az örömhír, a jó hír. Valóban hír,
mert új, a szeretet oly nagy
mélységéről beszél
nekünk,amilyenről addig sejtelmünk
sem lehetett. És jó, mert nincs jobb,
mint legbensőségesebben egyesülni
Istennel. Ez az örömhír, a jó hír, mert
már most kimondhatatlan módon
elővételezi az örökkévalóságot.

Jézussal találkozni igében és
kenyérben

153. Jézus elrejtőzik a
legméltóságosabb Oltáriszentségben,
hogy merjünk vele kapcsolatba lépni;
táplálékunk akar lenni, hogy eggyé
váljunk vele. Igéje által: nélkülem
semmit sem tehettek[11], nincs a
keresztény sem tehetetlenségre
ítélve, sem arra hogy fáradságosan
nyomozza ki őt; mert köztünk
maradt, és teljesen rendelkezésünkre
áll.

Amikor az oltár köré gyülekezünk,
mialatt a szentmiseáldozatot



ünneplik, amikor a Szentostyát
szemléljük a szentségtartóban kitéve,
vagy amikor Őt a tabernákulumba
rejtetten imádjuk, föl kell
élesztenünk hitünket, új létformájára
kell gondolnunk, amelyben felénk
jön, és engednünk, hogy Isten
szeretete és vonzalma megindítson.

Állhatatosan kitartottak az apostolok
tanításában és közösségében, a
kenyértörésben és az imádságban 
[12]. A Szentírás így írja le az első
keresztények életét: hitük révén az
apostolok tökéletes egységben voltak
az Oltáriszentségben való
részesülésükkel és az egy szívvel-
lélekkel való imádságban. Hit,
kenyér, ige.

Jézus jelenléte az Eucharisztiában
biztos záloga annak, hogy jelen van a
lelkünkben. Záloga világfenntartó
hatalmának, üdvösségre vonatkozó
ígéreteinek, amelyek segíteni fognak,
hogy az emberiség családja az idők



végezetén mindörökre ott legyen az
égi lakásban az Atyaistennel, a
Fiúistennel, és a Szentlélekistennel: a
legszentebb Szentháromsággal, az
egy Istennel. Ha Jézusra gondolunk,
és hiszünk valóságos jelenlétében a
kenyér és bor színe alatt, úgy hitünk
hatékonnyá lesz.

154. Nem tudom megérteni, hogyan
lehet keresztényként élni anélkül,
hogy állandóan vágyakoznánk Jézus
barátságára az igében, a kenyérben,
az imában és az Eucharisztiában. Azt
azonban igen jól megértem, hogy az
évszázadok folyamán a hívők
eucharisztikus jámborsága
nemzedékről nemzedékre
konkrétabb formát öltött: olykor
külső megnyilvánulásaiban és a hit
közös megvallásában, olykor
csendesen, föltűnés nélkül, Isten
házának szent békéjében vagy a szív
belsejében.



Mindenekelőtt a szentmisét kell
szeretnünk, ez kell hogy legyen
napunk középpontja. Ha valóban
együtt ünnepelünk Vele a
szentmisén, akkor a nap további
részében gondolataink az Úrral
maradnak azzal a kívánsággal, hogy
jelenlétét megőrizzük; dolgozunk,
ahogy Ő dolgozott; szeretünk, ahogy
Ő szeretett. Akkor megtanulunk
köszönetet mondani az Úrnak
szeretetteljes figyelméért, hogy
jelenlétét nem korlátozta a szent
áldozat pillanatára, hanem ott marad
velünk a Szentostyában, amelyet a
tabernákulumban őriznek.

Számomra a tabernákulum mindig
Betánia volt; az a nyugodt, hívogató
hely, ahol Krisztus jelen van, és ahol
mi egyszerűen és fesztelenül
megbeszélhetünk vele mindent, mint
akkori barátai, Márta, Mária és
Lázár: gondjainkat és fájdalmainkat,
elvárásainkat és örömeinket. Amikor
egy város vagy egy falu utcáján



megyek, mindig örülök egy templom
felfedezésének – ha csak távolból is
- : Itt egy új tabernákulum, és ismét
egy lehetőség arra, hogy lelkünk a
legszentebb Oltáriszentségnél
elidőzzön.

Az Eucharisztia hatékonysága

155. Amikor az Úr az Oltáriszentséget
alapította az utolsó vacsorán, éjszaka
volt :Ez utalt arra, mondja
Aranyszájú Szent János, hogy az idő
betelt.[13] A világban éjszaka lett,
mert a régi rítusok, Isten emberek
iránti végtelen irgalmasságának
tiszteletreméltó jelei, nemsokára
betöltik feladatukat és a valódi
hajnalhasadásba torkollnak, az új
húsvétba. Az Eucharisztiát éjszaka
alapították, és ez előkészítette a
feltámadás hajnalát.

A mi életünkben is elő kell
készítenünk ezt a hajnalhasadást.
Minden mulandót, minden
ártalmasat, minden alkalmatlant -



kedvetlenséget, bizalmatlanságot,
szomorúságot, gyávaságot - el kell
vetnünk magunktól. Az
Oltáriszentség Isten gyermekeit új,
isteni élettel tölti el, és nekünk
viszonoznunk kell ezt, in novitate
sensus ,[14] minden érzelmünk és
minden tettünk megújításával. Új
erőforrást kaptunk, erős gyökeret,
amely Krisztusba kapaszkodik. Nem
térhetünk már vissza a régi
kovászhoz, mert mára és mindörökre
megvan a kenyerünk.

156. A keresztények ma a világ sok
helyén körmenetben kísérik az Urat;
Krisztus a Szentostyába rejtetten
utakon és utcákon át megy - ahogy
földi életében tette - és találkozik
mindenkivel: azokkal, akik látni
akarják és azokkal, akik nem keresik.
Jézus ismét övéi között van. Hogyan
viszonyulunk mi a Mesternek ehhez
a hívásához?



A szeretet külső
megnyilvánulásainak a szívből kell
fakadnia, és utána folytatódnia a
keresztény magatartás
tanúságtételében. Ha megújultunk az
Úr Szent Testének vétele által, ennek
érzékelhetővé kell válnia
cselekedeteinkben. Egyenes
gondolkozásúaknak kell lennünk: így
hordoznunk a béke gondolatait, az
odaadás és a szolgálat gondolatait.
Szavaink igazak kell legyenek,
világosak és mértéktartóak; szavak,
amelyek vigasztalni és segíteni
tudnak, és főleg olyanok, amelyek
Isten világosságát közvetítik
másoknak. Tetteinknek valódinak,
hatékonynak és megfontoltnak kell
lenniük: tettek, amelyeken a bonus
odor Christi-t ,[15] Krisztus jó illatát
érezni, mert Krisztus életmódjára
emlékeztetnek.

Az úrnapi körmenet jelenvalóvá teszi
Krisztust a világ falvaiban és
városaiban. De ez a jelenlét,



ismétlem, nem vonatkozhat csupán
egy napra, nem lehet csak egy
esemény, amelyet látnak, azután
elfelejtenek. Krisztus lelkünkre köti,
amint elhalad mellettünk, hogy napi
munkánkban is találjuk meg Őt.
Ennek a csütörtöknek az ünnepi
menete bele kell, hogy olvadjon
minden egyes keresztény csendes és
egyszerű útjába élete hétköznapjain
át: úgy élni az emberek közt
emberként, de a megkapott hit
örömében és az isteni küldetés
szerint, hogy Isten üzenete
megújuljon a földön. Lesz
életünkben hiba, nyomorúság és
bűn. De velünk van Isten, és mi
készségesen rendelkezésére kell,
hogy álljunk, akkor áthaladása
teremtményei közt soha nem ér
véget.

Kérjük tehát az Urat, adja meg
nekünk, embereknek a mély
eucharisztikus áhitatot, hogy Vele
való személyes kapcsolatunk



örömben, vidámságban, és
igazságosságra való törekvésben
nyilvánuljon meg. Így sok embernek
fogunk segíteni, hogy megismerje
Krisztust, és hozzájárulunk ahhoz,
hogy vezesse őket minden emberi
tennivalójukban. Teljesülni fog
ígérete: Én meg, ha majd
fölmagasztaltatom a földről,
mindenkit magamhoz vonzok.[16]

A kenyér és az aratás: egység az
áldozásban minden emberrel

157. Az elején azt mondtam nektek:
Jézus a magvető. Isteni magvetését a
keresztények révén folytatja.
Megsebzett kezeibe szorítja a búzát,
vérével átitatja, megtisztítja, és a
szántóföldre hinti, amely a világ. A
magvakat külön-külön szórja el, hogy
minden keresztény ott, ahol él,
tanúságot tegyen róla, hogy az Úr
halála és feltámadása termést hoz.

Hagynunk kell, hogy megváltó vére
átitasson, és készüljünk föl rá, hogy a



szélbe szór bennünket: életünket
olyannak kell elfogadnunk,
amilyennek Isten akarja, és meg kell
győznünk magunkat arról, hogy a
magnak ahhoz, hogy termést hozzon,
a földbe kell kerülnie, és meg kell
halnia.[17] A szár kikel és kalászba
szökik, a kalászból pedig kenyér lesz,
amelyet Isten Krisztus testévé
változtat. És mi így egyesülünk ismét
Jézussal, a magvetővel. Mi ugyanis
sokan egy kenyér, egy test vagyunk,
mivel mindnyájan egy kenyérből
részesülünk.[18]

Ne felejtsük el soha, hogy vetés
nélkül nincs termés. Tehát Isten
szavát bőven kell széthintenünk,
hogy az emberek megismerjék
Krisztust, és ha már ismerik,
éhezzék. Úrnapja van ma, - Krisztus
testének ünnepe, az élet kenyerének
ünnepe - és ez kedvező alkalom, hogy
elgondolkozzunk azon az éhségen,
amelyet az emberek közt mindhol
érezni lehet: éhséget az igazságra,



igazságosságra, egységre, békére. A
békét éhezők láttán föl kell
kiáltanunk Szent Pállal: Krisztus a mi
békénk, pax nostra.[19] Az igazság
keresése közben jusson eszünkbe,
hogy Jézus az út, az igazság és az élet.
[20] Azokat akik az egységre
áhitoznak, Krisztus elé kell
vezetnünk, aki azért imádkozik, hogy
consummati in unum, tökéletesen
egyek legyünk.[21] Az igazságosság
éhezése bennünket az emberek
közötti egyetértés eredetéhez kell,
hogy vezessen: az
istengyermekséghez, amely
bennünket testvérekké tesz.

Béke, igazság, egység, igazságosság.
Milyen nehéznek tűnik olykor az
akadályok legyőzése, amelyek
megnehezítik az emberi életet. És
mégis, mi kersztények arra vagyunk
hivatva, hogy a testvériségnek ezt a
csodáját megvalósítsuk, Isten
kegyelmével elérjük azt, hogy az
emberek keresztényként bánjanak



egymással. "Hordozzátok egymás
terhét.”[22] Mindenki a szeretet
parancsa szerint éljen, ami a
tökéletesség köteléke és a törvény
teljesítése.[23]

158. Ne felejtsük el, hogy még sok a
tennivaló. Egyszer Jézus, talán
megpillantva az érett, hullámzó
kalászokat, tanítványaihoz fordult: 
Az aratni való sok, de a munkás
kevés. Kérjétek tehát az aratás urát,
küldjön munkásokat az aratáshoz .
[24] Amint akkor, úgy ma is kevés a
munkás, aki kész a nap terhét és
forróságát elviselni.[25] És ha mi,
akik dolgozunk, nem vagyunk hűek,
úgy be fog teljesülni Joel próféta
szava: Pusztává lett a mező, gyászol a
termőföld, mert elpusztult a búza,
elillant a bor, kiapadt az olaj.
Szégyenkeznek a földmüvesek,
siránkoznak a szőlősgazdák a gabona
és az árpa miatt, mert odalett a
szántóföld termése ! [26]



Nincs aratás anélkül, hogy
nagylelkűen készek ne legyünk a
hosszú és gyakran fáradságos munka
vállalására: a földet szántani,
megművelni és gondozni, később
lekaszálni és csépelni. Isten országa
megvalósul a történelemben és az
időben. Az Úr kivétel nélkül
mindannyiunkra bízta ezt a
feladatot. Most, mialatt az
Eucharisztiában Krisztust imádjuk és
szemléljük, arra kell gondolnunk,
hogy a pihenés ideje még nem jött el,
a napnak nincs még vége.

A Példabeszédek könyvében
olvassuk :Dúskál a kenyérben, aki
megműveli a földjét.[27] Próbáljuk
meg ezt a mondást lelkileg magunkra
alkalmazni. Aki Isten földjét nem
dolgozza meg, aki nem hű az isteni
megbízatáshoz, hogy önmagát
odaadja másoknak, és segítsen nekik
Krisztust megismerni, az nehezen
fogja megérteni, mi az eucharisztikus
Kenyér. Senki nem értékeli azt, ami



nem kerül fáradságba. Ahhoz, hogy
az Oltáriszentséget értékelni tudjuk,
és szeressük, Jézus útján kell
járnunk: búzaszemnek lenni,
meghalni, erőtől duzzadva
föltámadni, és bő termést hozni:
százszorosat![28]

Ez az út egyetlen szóban foglalható
össze: szeretet. Szeretni annyi, mint
nagyszívűnek lenni, osztozni
embertársaink gondjaiban,
megbocsátani tudni, megértőnek
lenni, magunkat Jézus Krisztussal
minden lélekért feláldozni. Ha
Krisztus szívével szeretünk, akkor
megtanulunk szolgálni és
védelmezni fogjuk az igazságot,
világosan, szeretettel telve. Hogy így
szerethessünk, mindegyikünknek ki
kell irtania saját életéből mindazt,
ami csorbítja bennünk Krisztus
életét, a kényelmességre való erős
hajlamot, az önzés kísértéseit,
önmagunk előtérbe helyezésének
vágyát. Csak Krisztus életét



önmagunkban kialakítva tudjuk ezt
az életet másoknak továbbadni. Ha
tapasztaljuk magunkon a búzaszem
halálát, csak akkor leszünk a világ
feladataiban jelenvalók, alakítjuk át
a világot, és tesszük termővé.

Keresztény optimizmus

159. Talán valamikor megkísért az a
gondolat bennünket, hogy mindez
nagyon szép, olyan, mint egy
megvalósíthatatlan álom. Én
azonban a hitetek és reményetek
megújításáról beszéltem. Azzal a
rendíthetetlen bizonyossággal
maradjatok erősek, hogy Isten
nagyszerű művei túl fogják
szárnyalni legmerészebb álmainkat
is. De ehhez elengedhetetlen, hogy a
keresztény remény erényében erősen
lehorgonyozzunk.

Ne szokjuk meg a szemünk előtt
lejátszódó csodákat, főleg az Úrnak
azt a nagy tettét, hogy naponta
leereszkedik a pap kezébe. Jézus azt



akarja, hogy nagyon éberek legyünk,
hogy ezáltal meggyőződhessünk nagy
hatalmáról, és újra figyeljünk
ígéreteire:Venite post me, et faciam
vos fieri piscatores hominum.[29]
Gyertek, kövessetek, és emberek
halászává teszlek benneteket; hatni
fogtok, és az embereket Istenhez
vonzzátok. Bízzunk az Úr szavaiban:
Szálljunk a csónakba, fogjuk meg az
evezőt, vonjuk fel a vitorlákat és
menjünk ki arra a tengerre, amely a
világ, amelyet Krisztus örökségünkül
ad.Duc in áltum et laxate retia vostra
in capturam.[30] Menjetek ki a nyílt
tengerre és vessétek ki hálótokat
fogásra.

Ezt az apostoli buzgalmat, amelyet
Krisztus oltott szívünkbe, nem
szabad hamis alázattal
leszűkítenünk, sőt elfojtanunk. Az
igaz, hogy saját gyengeségeinket
magunkkal hurcoljuk, de az is igaz,
hogy az Úr számításba veszi
hibáinkat. Az ő irgalmas tekintetét



nem kerüli el az, hogy mi emberek
korlátozottak, gyöngék, töléletlenek
és a bűnökkel szemben esendőek
vagyunk. Ő azonban harcra szólít fel
bennünket, saját hibáink
megvallására. Nem azért, hogy
megfélemlítsen, hanem hogy
megbánhassuk őket, és őszintén
akarjunk megjavulni.

Mindezeken túl mindig szemünk
előtt kell legyen az, hogy mi csak
eszközök vagyunk: Mert mi Apolló?
Mi Pál ? Szolgák csupán, akik által
hívők lettetek, ahogy nekik az Úr
megadta. Én ültettem, Apolló öntözte,
de a növekedést Isten adta. [31] A
tanításnak, az üzenetnek, amelyet el
kell terjesztenünk, önmagától
végtelen termőereje van, és ez nem
tőlünk, hanem Krisztustól származik.
Itt maga Isten az, aki minden erejével
azon van , hogy megvalósuljon az
üdvösség műve, a világ megváltása.



160. Hinni tehát és nem
elbátortalanodni, ne tartsanak vissza
emberi számítások. Legyőzzük az
akadályokat, ha hozzáfogunk a
munkához és teljes erővel dolgozunk,
úgyhogy maga a fáradozás új utakat
nyit meg előttünk. De minden
nehézség legyőzésére itt van a
gyógyszer: a személyes
megszentelődés, az Úr iránti
odaadás.

Szentnek lenni annyi, mint úgy élni,
ahogy mennyei Atyánk akarja.
Fölhozhatjátok, hogy ez nehéz. Igen,
az eszmény magas. De ugyanakkor
könnyű és elérhető. Ha megbetegszik
valaki, előfordul olykor, hogy nem
találják meg a megfelelő orvosságot.
A természetfölöttiségben ez egészen
másképp van, az orvosság mindig
közeli: Jézus Krisztus az
Oltáriszentségben, és ezen kívül
kegyelmeit a többi szentségben is
kiosztja, amelyeket ránk hagyott.



Ismételjük szavakkal és tetteinkkel:
Uram, bízom Benned, számomra elég
a Te általános gondviselésed,
mindennapos segítséged. Ne
akarjunk Istentől nagy csodákat
kikönyörögni - minek? - de azt igen,
hogy növelje hitünket, világítsa meg
értelmünket és erősítse akaratunkat.
Jézus mindig velünk marad, és úgy
viselkedik, amilyen Ő.

Lekipásztorkodásom kezdete óta óva
intelek titeket a hamis istenivé
válástól. Ne engedd magadat
megzavarni attól, hogy tudod milyen
anyagból vagy: agyagból. Ez nem
kell, hogy aggasszon, hiszen te és én
Isten gyermekei vagyunk - ebben áll
a helyes istenivé válás -Isten
választott ki öröktől fogva. Mert
őbenne választott ki bennünket a világ
teremtése előtt, hogy szentek és
feddhetetlenek legyünk előtte.[32]
Különlegesen Istenhez tartozunk, és
nyomorúságaink ellenére is hatásos
eszközei leszünk, ha nem felejtjük el



gyöngeségünket, amelynek nagysága
a bűnre való kísértésekben nyilvánul
meg.

Ha elbátortalanodnátok egy
középszerűségeteket talán különösen
elevenen megmutató tapasztalat
hatására, akkor eljött a pillanat, hogy
magatokat teljesen Isten kezére
bízzátok. Egy szép napon - azt
mesélik - egy koldus találkozott Nagy
Sándorral, és alamizsnát kért. Sándor
megállt és megparancsolta, hogy
tegyék a koldust öt város urává. Erre
a koldus megdöbbenten és
összezavarodva azt kiáltotta: "De én
nem kértem ilyen sokat!" Sándor azt
válaszolta: "Te úgy kértél, mint aki
vagy, én pedig úgy adok neked, mint
az, aki én vagyok."

Még azokban a pillanatokban is,
amikor korlátainkat nagyon
nyomasztóan érezzük, föl lehet és
kell az Atyistenre, a Fúistenre és a
Szentlélekistenre tekintenünk, hiszen



részesei vagyunk az isteni életnek.
Soha sincs jogos indokunk a
hátratekintésre.[33] Az Úr ott van
mellettünk. Hűségeseknek és
méltóaknak kell lennünk,
kötelességeinket megtéve, és
Jézusban megtalálnunk a szeretetet
és ösztönzést ahhoz, hogy megértőek
legyünk mások hibái iránt, és hogy
saját hibáinkat legyőzzük. Így még
maga a csüggedés is - a tiéd, az
enyém és minden emberé -
segítségünkre lesz Isten országának
hordozásában.

Ismerjük fel betegségünket, de
valljuk meg Isten hatalmát. Az
optimizmus, az öröm, a biztos
meggyőződés, hogy az Úr igényt tart
a szolgálatunkra, ezek kell, hogy
formálják egy keresztény életét. Ha
az Anyaszentegyház tagjának
érezzük magunkat, ha tudjuk, hogy
Péter erős sziklája hordoz, és a
Szentlélek működése támogat, akkor
arra az elhatározásra jutunk, hogy



minden pillanat kis kötelességeit
teljesítsük: mindennap vessünk
valamit. És az aratás betölti majd a
csűrt, hogy oldala kihasad.

161. Most befejezzük ezt az
imádságot. Gondoljatok arra –
miközben ízlelgetitek lelketek
belsejében Isten végtelen jóságát -,
hogy Krisztus az átváltoztatás szavai
által testével és vérével, lelkével és
Istenségével a Szentostyában
valóban jelen lesz. Imádjátok Őt
hódolattal és áhitattal, újitsátok meg
jelenlétében őszintén szerető
odaadásotokat: félelem nélkül
mondjátok Neki, hogy szeretitek;
köszönjétek meg nagyon gyöngéden
irgalmasságának ezt a mindennapos
bizonyítékát, és ébresszétek föl
magatokban a vágyat, hogy mély
bizalommal járuljatok a
szentáldozáshoz. Csak csodálkozni
tudok a szeretetnek ezen a titkán. Az
Úr trónusának az én szegény



szívemet választja ki, és nem hagy el,
ha én nem válok el Tőle.

Krisztus jelenléte által megerősödve,
teste által táplálva hűek maradunk
Istenhez ebben a földi életben, és
majd az égben, Jézusnál és Anyjánál
győzteseknek fogjuk magunkat
nevezni. Halál, hol a te győzelmed?
Halál, hol a te fullánkod? De legyen
hála Istennek, mert ő győzelemre segít
minket Jézus Krisztus, a mi Urunk
által.[34]

[1] Mt13, 3-8

[2] 1 Kor12, 27

[3] János 13, 1

[4]1 Kor11, 23-25

[5] Lauda Sion szekvencia

[6] Uo.



[7] Uo.

[8] Uo.

[9] Szent Ágoston,In Ioannis
Evangelium tractatus, 26, 20 (PL 35,
1616)

[10] Sacris solemnis himnusz

[11] Jn15, 5

[12] Csel 2, 42

[13] Johannes Chrysostomus, In
Matthaeum homiliae, 82,1 (PG 58,
700)

[14] Róm 12,2.

[15] 2 Kor 2,15.

[16] Jn 12,32.

[17] Vö. Jn 12, 24-25.

[18] 1 Kor 10,17.

[19] Ef 2,14.



[20] Lásd Jn 14,6.

[21] Jn 17, 23

[22] Gal 6,2.

[23] Lásd Kol 3,14. és Róm 13,10.

[24] Mt 9,38.

[25] Mt 20, 12.

[26] Jo 1, 10-11.

[27] Péld 12,11.

[28] Lásd Mk 4,8.

[29] Lásd Mk 1,17.

[30] Lk 5,4

[31] 1 Kor 3, 4-6.

[32] Ef 1,4.

[33] Lásd Lk 9,62.

[34] 1 Kor 15, 55 és 57.



pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hu-hu/article/az-urnapja/ (2026.01.27.)

https://opusdei.org/hu-hu/article/az-urnapja/
https://opusdei.org/hu-hu/article/az-urnapja/

	Az Úrnapja

