
opusdei.org

Ferenc pápa
Magyarországon

2023. február 27-én vált
hivatalossá a hír, hogy Ferenc
pápa április 28-30. között
Magyarországra látogat. A
bejelentést követő két hónap az
előkészületről és a lelkes
várakozásról szólt, és hatalmas
volt az öröm, amikor a
Szentatya repülőgépe április 28-
án 9 óra 53 perckor leszállt
Budapesten.

2023.05.01.



A várva várt apostoli út során Ferenc
pápa többek között találkozott a
papokkal, papnövendékekkel és
szerzetesekkel, a szegényekkel és
menekültekkel, az ország vezetőivel
és közéleti szereplőkkel, valamint
Hilarion orosz ortodox
metropolitával. Ellátogatott a Vakok
Boldog Batthyány-Strattmann László
Otthonába, találkozott a
görögkatolikus hívekkel, majd
szombat este 11 ezer fiatallal, akik
jelenlétükkel és lelkesedésükkel
megtöltötték a Papp László
Sportarénát. Vasárnap délelőtt 50
ezer hívő részvételével mutatott be
szentmisét a Kossuth téren.
Látogatásának utolsó programpontja
az egyetemi és kulturális élet
képviselőivel való találkozó volt.
Amerre járt, az út mentén kisebb-
nagyobb csoportok, néhol egész
tömegek várták, hogy akár csak egy
pillanatra is közelről láthassák.



A három nap során minden Ferenc
pápa látogatásáról szólt, amely
felejthetetlen élmény volt. Gesztusai,
közelsége és szeretete sokakat
megérintett, hozzánk intézett szavai
pedig még hosszan velünk
maradnak, ösztönzésül és lelki
táplálékul szolgálva imádságunkhoz
és mindennapi életünkhöz.
Köszönjük, Ferenc pápa!

A Szentatya üzenetében való
elmélyülést segítendő, az
alábbiakban összegyűjtöttük
Magyarországon elhangzott
beszédeit:

2023. április 28., péntek

—Találkozó az állami vezetőkkel, a
társadalmi élet és a diplomáciai
testület képviselőivel a Karmelita
kolostorban

—Találkozó a püspökökkel, papokkal,
diakónusokkal, szerzetesekkel,
papnövendékekkel és lelkipásztori



munkatársakkal a Szent István-
bazilikában

2023. április 29., szombat

—Találkozó a szegényekkel és
menekültekkel a Rózsák terei Árpád-
házi Szent Erzsébet-templomban

—Találkozó a fiatalokkal a budapesti
Papp László Sportarénában

2023. április 30., vasárnap

—Szentmise a Kossuth téren

—Regina Caeli

—Találkozó az egyetemi és a
kulturális élet képviselőivel a
Pázmány Péter Katolikus Egyetem
Információs Technológiai és Bionikai
Karán

2023. április 28., péntek



Találkozó az állami vezetőkkel, a
társadalmi élet és a diplomáciai
testület képviselőivel a Karmelita
kolostorban

Tisztelt Köztársasági Elnök Asszony,
Tisztelt Miniszterelnök Úr,

A Kormányzat és a Diplomáciai
Testület mélyen tisztelt Tagjai, A
társadalmi élet kiváló Vezetői és
Képviselői, Tisztelt Hölgyeim és
Uraim!

Szívből üdvözlöm Önöket, és
köszönöm Elnök asszony
köszöntését, kedves és mélyértelmű
szavait. A politika a városból, a
poliszból, az együttélés, a jogok
garantálása és a kötelességek
tiszteletben tartása iránti
kézzelfogható szenvedélyből születik.
Kevés olyan város van, ami segíti a
gondolkodásunkat erről, mint ahogy
Budapest, amely nemcsak
méltóságteljes és életerős főváros,
hanem a történelemnek is központi



helye: évszázadok jelentős
fordulópontjainak tanúja, a jelen és a
jövő főszereplője. Itt, ahogy egyik
nagy költőtök írta: „A Dunának, mely
múlt, jelen s jövendő, egymást ölelik
lágy hullámai” (József Attila: A
Dunánál). Ezért szeretnék néhány
gondolatot megosztani, Budapestet
mint a történelem, a hidak és a
szentek városát szemlélve.

1. A történelem városa. Ez a főváros
ősi eredetű, amit a kelta és római
kori maradványok is bizonyítanak.
Pompája azonban a modern korba
kalauzol, amikor az Osztrák–Magyar
Monarchia egyik fővárosa volt,
abban a békeidőben, amelyet belle
époque-nak neveznek, és amely a
monarchia létrejöttének éveitől
egészen az első világháborúig tartott.
A béke mellett a város fájdalmas
konfliktusokat élt meg: nemcsak
réges-régi megszállásokat, hanem a
múlt században a náci és a
kommunista diktatúra alatti



erőszakot és elnyomást – hogyan is
lehetne 1956-ot elfelejteni? A
második világháború idején pedig a
lakosság tízezreinek deportálását, a
megmaradt zsidó származású
lakosság gettóba zárását és a
rengeteg vérengzést. Ekkoriban sok
igaz ember élt itt – ehelyütt gondolok
például Angelo Rotta nunciusra –,
lenyűgöző volt a kitartásuk és nagy
az újjáépítés melletti
elkötelezettségük, így Budapest ma
az egyik olyan európai város, ami
nagy számú zsidó lakossággal bír,
egy olyan ország központja, amely
ismeri a szabadság értékét és amely
miután a diktatúrákért magas árat
fizetett, küldetésként magában
hordozza a demokrácia kincsének és
a béke álmának őrzését.

Ennek kapcsán szeretnék Budapest
alapítására utalni, amelyről ebben az
évben ünnepélyesen emlékeznek
meg. Ez ténylegesen 150 évvel
ezelőtt, 1873-ban történt három



város, a Duna nyugati partján fekvő
Buda és Óbuda, valamint a túlparton
fekvő Pest egyesítésével. A kontinens
szívében fekvő nagy főváros
születése Európa közös útját idézi fel,
ahol Magyarország is otthonra lelt. A
háború utáni időszakban Európa az
Egyesült Nemzetek Szervezetével a
közösen kitűzött célban azt a nagy
reményt képviselte, hogy a nemzetek
közötti szorosabb kötelékek
megakadályozzák a további
konfliktusokat. Sajnos nem így
történt. Abban a világban azonban,
amelyben élünk, a közösségi politika
és a multilateralizmus iránti
szenvedély mintha már a múlté
lenne: úgy látszik, végig kell
néznünk, ahogy a béke álmát éneklő
kórusnak sajnálatosan leáldozik,
miközben a háború szólistái törnek
utat maguknak. Általánosságban
elmondható, hogy a nemzetek közötti
békés és stabil közösség felépítése
iránti lelkesedés mintha eltűnt volna
az emberek fejéből, miközben új



mozgástereket jelöltek ki,
megjelentek az ellentétek, fellángolt
a nacionalizmus és az ítélkezés, a
kommunikáció hangneme pedig
elmérgesedett. Nemzetközi szinten
úgy tűnik, hogy a politika a
problémák megoldása helyett inkább
az indulatokat szítja, megfeledkezve
a háború borzalmai után elért
érettségről, visszafejlődve egyfajta
háborús infantilizmusba. A béke
azonban soha nem a stratégiai
érdekek követéséből fog fakadni,
hanem olyan politikából, amely
képes az egészet, mindenki érdekeit
szem előtt tartani: odafigyelve az
emberekre, a szegényekre és a
jövőre; nem csupán a jelen
hatalmára, nyereségére és
lehetőségeire.

Ebben a történelmi helyzetben
Európa szerepe alapvető jelentőségű.
Mivel történelmének köszönhetően
az emberiség közös emlékezetét
képviseli, arra hivatott, hogy betöltse



az ennek megfelelő hivatást: gyűjtse
egybe az elszakadtakat, fogadja be a
népeket és senkit se tartson meg
örökre ellenségének. Ezért
elengedhetetlen, hogy újra
felfedezzük az európai lelket: az
alapító atyák lelkesedését és álmát,
olyan államférfiakét, akik tudtak a
saját korukon, a nemzeti határokon
és a közvetlen szükségleteken túlra
tekinteni és olyan diplomáciát
kialakítani, amely képes volt
egységet alkotni ahelyett, hogy a
szakadékokat szélesítette volna. Arra
gondolok, amikor De Gasperi egy
kerekasztal-beszélgetésen, amelyen
Schuman és Adenauer is részt vett,
azt mondta: „Önmagáért, és nem
másokkal szemben fogalmazzuk meg
az egységes Európát... az egységért
dolgozunk, nem pedig a
megosztottságért” (Hozzászólás az
Európai Kerekasztal ülésén, Róma,
1953. október 13.). És Schuman
szavait idézve ugyanerről: „Az,
amivel egy jól szervezett és életteli



Európa hozzá tud járulni a
civilizációhoz, elengedhetetlenül
szükséges a békés kapcsolatok
fenntartásához, mert – emlékezetes
szavak! – a világbékét csak úgy lehet
megőrizni, ha az azt fenyegető
veszélyekkel arányban álló kreatív
erőfeszítéseket teszünk” (Schuman-
nyilatkozat, 1950. május 9.). Korunk
történelmi időszakában számtalan
veszély leselkedik ránk, de felteszem
a kérdést – gondolva a meggyötört
Ukrajnára is –: vajon hol vannak a
békét szolgáló kreatív erőfeszítések?

2. Budapest a hidak városa. Fentről
szemlélve a „Duna gyöngyszeme”
éppen a hídjainak köszönhetően
mutatja meg különlegességét,
amelyek összekötik a város részeit,
harmóniát teremtve a város és a
nagy folyó karaktere között. Ez a
környezettel való harmónia
elismerést kelt bennem ennek az
országnak az elkötelezett ökológiai
gondossága iránt. A különböző



valóságokat összekötő hidak azonban
azt is sugallják, hogy el kellene
gondolkodnunk az egység
fontosságán, amely nem
egyformaságot jelent. Budapesten ezt
mutatja a több mint húsz kerület
figyelemre méltó sokfélesége. Még a
huszonhét nemzetet tömörítő Európa
számára is, amely a népek közötti
hidakra épül, szükséges mindegyikük
hozzájárulása anélkül, hogy ez
bármelyikük egyediségét csorbítaná.
Ebben a tekintetben az egyik alapító
atya jósolta meg: „Európa létezni fog,
és semmi sem fog elveszni abból, ami
az egyes nemzetek dicsőségét és
boldogságát jelenti. Éppen egy
nagyobb társadalomban, egy erősebb
harmóniában tud az egyén
érvényesülni” (a fent idézett
hozzászólásból). Erre a harmóniára
van szükségünk: egy olyan egészre,
amely nem nyomja agyon a részeket,
és olyan részekre, amelyek jól
illeszkednek az egészbe, de megőrzik
saját identitásukat. Jelzésértékűek



ebben a tekintetben a magyar
Alaptörvény megfogalmazásai:
„Valljuk, hogy az egyéni szabadság
csak másokkal együttműködve
bontakozhat ki”, illetve: „Hisszük,
hogy nemzeti kultúránk gazdag
hozzájárulás az európai egység
sokszínűségéhez.” Tehát egy olyan
Európára gondolok, amely nem válik
a részeinek túszává és az önmagára
hivatkozó populizmus áldozatává, de
nem is válik cseppfolyós, sőt
gáznemű dologgá, egyfajta absztrakt
szupranacionalizmus képviselőjévé,
amely nem vesz tudomást a népek
életéről. Ez az „ideológiai
gyarmatosítás” alantas útja, amely
eltünteti a különbségeket – mint az
úgynevezett genderkultúra esetében
– vagy a szabadság beszűkített
fogalmait helyezi az élet valósága elé,
például vívmányként dicsekedve az
értelmetlen „abortuszhoz való
joggal”, ami mindig tragikus
vereséget jelent. Ehelyett milyen
csodálatos, ha egy személy- és



emberközpontú Európát építünk,
ahol hatékony születés- és
családpolitika működik, mint amilyet
ebben az országban oly gondosan
művelnek, ahol a különböző
nemzetek egy családot alkotnak,
amelyben mindegyikük növekedését
és egyediségét ápolják. Vannak olyan
országok Európában, ahol az
átlagéletkor 46-48 év. Budapest
leghíresebb hídja, a Lánchíd segít
abban, hogy egy ilyen Európát
képzeljünk el, egy sok különböző
láncszemből állót, amelyek az
összetartozásban találják meg
szilárdságukat. Ebben segítségünkre
van a keresztény hit, és
Magyarország „hídépítő” lehet,
kihasználva sajátos ökumenikus
jellegét: itt különböző felekezetek
élnek egymás mellett, ellentétek
nélkül – emlékszem az
összejövetelre, melyen együtt voltam
velük másfél évvel ezelőtt –,
tisztelettudóan, építő szellemben
együttműködve. Lélekben és a



szívemben a pannonhalmi apátság,
az ország egyik nagy lelki
emlékműve felé fordulok, az imádság
helye és a testvériség hídja felé.

3. Ez elvezet az utolsó szemponthoz:
Budapest a szentek városa – az Elnök
Asszony Szent Erzsébetről beszélt –,
ahogyan ezt ebben a teremben ez az
új festmény is sugallja. Nem tudunk
nem gondolni Szent Istvánra,
Magyarország első királyára, aki
akkor élt, amikor Európában a
keresztények teljes közösségben
éltek; szobra a budai Várban
védelmezően a város fölé magasodik,
a főváros szívében álló, neki szentelt
bazilika pedig az esztergomi
bazilikával együtt az ország
legimpozánsabb egyházi épülete. A
magyar történelem tehát
életszentséggel fémjelezve született,
és nemcsak egy király, hanem egy
egész királyi család, az uralkodó,
hitvese, Boldog Gizella és fia, Szent
Imre szentsége által. Szent Imre



intelmeket kapott atyjától, amelyek
egyfajta végrendeletet jelentenek a
magyar nép számára. Ma megígérték
nekem, hogy kapok majd egy
példányt belőle, várom is! Néhány
nagyon aktuális sort találhatunk
benne: „Arra kérlek, hogy mindenütt
és mindenekben a szeretetre
támaszkodva ne csak atyafiságodhoz
és a rokonságodhoz, vagy a
főemberekhez, avagy a gazdagokhoz,
a szomszédhoz és az itt lakóhoz légy
kegyes, hanem az idegenekhez is.”
Szent Istvánt az őszinte keresztény
szellem vezeti, amikor ezt írja: „A
szeretet gyakorlása vezet el a legfőbb
boldogsághoz”, és a gondolatot ezzel
zárja: „Légy szelíd, hogy sohase
harcolj az igazság ellen” (Intelmek,
X). Ily módon elválaszthatatlanul
összekapcsolja az igazságot és a
szelídséget. Ez a hit nagy tanítása: a
keresztény értékekről nem lehet
mereven és bezárkózva tanúságot
tenni, mert Krisztus igazsága a
szelídséget és a kedvességet jelenti a



Boldogságok szellemében. Innen
fakad az a magyar népi jóság, amely
a köznyelv bizonyos kifejezéseiben is
megnyilvánul, mint például: „jónak
lenni jó”, és „jobb adni, mint kapni”.

Ez nemcsak a szilárd identitás
gazdagságáról árulkodik, hanem a
mások iránti nyitottság
szükségességéről is, amint azt az
Alaptörvény is elismeri, amikor
kimondja: „Tiszteljük más népek
szabadságát és kultúráját,
együttműködésre törekszünk a világ
minden nemzetével.” És megerősíti:
„A Magyarországon élő
nemzetiségeket és népcsoportokat a
magyar nemzet részének tekintjük”,
valamint elkötelezi magát a
nemzetiségek és népcsoportok
nyelvhasználata és saját kultúrájuk
ápolása és védelme mellett. Ez
valóban evangéliumi perspektíva és
ellensúlyozza azt a bizonyos – olykor
a saját hagyományok, sőt, a hit
nevében megindokolt – tendenciát,



hogy az ember bezárkózik
önmagába.

Az Alaptörvény néhány határozottan
keresztény szellemiségű szóval azt is
kimondja: „Valljuk az elesettek és a
szegények megsegítésének
kötelességét.” Ez a magyar
életszentség történetének
folytatására utal, amelyről a főváros
számos kultuszhelye beszél: az első
királytól, aki lefektette az egymás
mellett élés alapjait, eljutunk egy
hercegnőig, aki ezt az építményt
további méltóságra emelte. Ő Szent
Erzsébet, akinek tanúságtétele
minden földre eljutott. Hazátok e
leánya huszonnégy éves korában halt
meg, lemondva minden vagyonáról
és mindenét szétosztva a szegények
között. Az általa épített kórházban a
legvégsőkig a betegek ápolásának
szentelte magát: ő az evangélium
fénylő drágaköve.



Tisztelt Vezetők, szeretnék
köszönetet mondani Önöknek az
ezen értékek által inspirált karitatív
és oktatási intézmények
támogatásáért, amelyekben a helyi
katolikus közösség munkálkodik,
valamint a világban, különösen is a
Szíriában és Libanonban élő, sok
megpróbáltatásnak kitett
keresztényeknek nyújtott konkrét
segítségért. Az állam és az egyház
közötti termékeny együttműködés
gyümölcsöző, azonban meg kell
őriznie a megfelelő határokat, hogy
ilyen is maradjon. Fontos, hogy
minden keresztény emlékezzen erre,
az evangéliumot tartsa viszonyítási
pontnak, ragaszkodjon a szabad és
felszabadító jézusi döntésekhez és ne
köteleződjön el a hatalom sajátos
logikája mellett. Ebből a szempontból
jó az egészséges szekularizáció, ami
nem azonos a széles körben elterjedt,
minden szakrális szempontra
allergiás és önmagát a profit oltárán
feláldozó szekularizációval. Azok,



akik kereszténynek vallják magukat,
a hitvallókkal együtt elsősorban arra
kaptak meghívást, hogy tanúságot
tegyenek és együtt járjanak
mindenkivel, ápolva az evangélium
által ihletett humanizmust, amely két
alapvető forrásból fakad: magunkra
mint az Atya szeretett gyermekeire
tekinteni és mindenkit testvérként
szeretni.

Ebben az értelemben Szent István a
testvériség csodálatos szavait bízta
fiára, mondván, „ékesíti az országot”
az, aki eltérő nyelvvel és szokásokkal
érkezik oda. „Mert – írta – az egy
nyelvű és egy szokású ország gyenge
és esendő. Ennélfogva
megparancsolom neked, fiam, hogy a
jövevényeket jóakaratúan
gyámolítsad és becsben tartsad, hogy
nálad szívesebben tartózkodjanak,
mintsem másutt lakjanak” (Intelmek,
VI). Ez a téma, a befogadás, ami
napjainkban sok vitára ad okot,
minden bizonnyal összetett. Azonban



azok számára, akik keresztények, az
alapvető viszonyulás nem lehet más,
mint amit Szent István hátrahagyott,
ezt tanulva Jézustól, aki azonosította
magát a befogadandó idegennel (vö.
Mt 25,35). Krisztusra gondolva, aki
jelen van a konfliktusok, a
szegénység és az éghajlatváltozás elől
menekülő, kétségbeesett testvéreink
sokaságában, kell a problémával
foglalkoznunk kifogások és halogatás
nélkül. Ez egy olyan kérdés, amellyel
együtt, közösen kell szembenéznünk,
azért is, mert ott, ahol élünk, a
hatásai előbb vagy utóbb mindenkit
érinteni fognak. Ezért sürgető, hogy
mint Európa, biztonságos és
törvényes utakon, közös
eljárásmódokon dolgozzunk egy
olyan sorsfordító kihívással
szemben, amelyet nem lehet
elutasítással megfékezni, hanem csak
elfogadni, hogy olyan jövőt
teremthessünk, amely ha nem közös
jövőnk lesz, akkor nem lesz. Ez pedig
azokat hívja az élre, akik Jézust



követik és az evangéliumi tanúk
példáját akarják utánozni.

Nem lehet felsorolni Pannonia Sacra
valamennyi nagy hitvallóját, de
szeretném legalább Szent Lászlót és
Szent Margitot megemlíteni, továbbá
utalnék a múlt század néhány
nagyszerű alakjára, mint Mindszenty
Józsefre, Boldog Apor Vilmos és
Boldog Meszlényi Zoltán vértanú
püspökökre, valamint Boldog
Batthyány-Strattmann Lászlóra. Ők,
megannyi különböző hitvallású igaz
emberrel együtt, Hazátok atyái és
anyái. Rájuk szeretném bízni ennek a
számomra oly kedves országnak a
jövőjét. És miközben megköszönöm,
hogy meghallgattátok, amit el
akartam mondani – köszönöm
türelmeteket! –, szeretnélek
biztosítani benneteket közelségemről
és imáimról minden magyarért,
külön is gondolva azokra, akik az
anyaországon kívül élnek, és
megemlékezve mindazokról, akikkel



életem során találkoztam és akik oly
sok jót tettek velem. A magyar
szerzetesközösségre is gondolok,
akiket Buenos Airesben segítettem. 
Isten, áldd meg a magyart!

Forrás: https://www.magyarkurir.hu/
haz...

Találkozó a püspökökkel,
papokkal, diakónusokkal,
szerzetesekkel, papnövendékekkel
és lelkipásztori munkatársakkal a
Szent István-bazilikában

Kedves Testvéreim a püspöki
rendben,

kedves Paptestvérek, Diakónusok,

megszentelt életet élő Fivéreim és
Nővéreim,

Papnövendékek, Lelkipásztori
Munkatársak,

kedves Testvérek!

https://www.magyarkurir.hu/hazai/igazsag-es-szelidseg-osszekapcsolodnak-ferenc-papa-magyarorszag-vezetoihez
https://www.magyarkurir.hu/hazai/igazsag-es-szelidseg-osszekapcsolodnak-ferenc-papa-magyarorszag-vezetoihez
https://www.magyarkurir.hu/hazai/igazsag-es-szelidseg-osszekapcsolodnak-ferenc-papa-magyarorszag-vezetoihez
https://www.magyarkurir.hu/hazai/igazsag-es-szelidseg-osszekapcsolodnak-ferenc-papa-magyarorszag-vezetoihez


Dicsértessék a Jézus Krisztus!

Örülök, hogy ismét itt lehetek,
miután veletek együtt részt vehettem
az 52. Nemzetközi Eucharisztikus
Kongresszuson, mely a kegyelem
nagy pillanata volt, és biztos vagyok
abban, hogy lelki gyümölcseit máig
élvezitek. Köszönöm Veres püspök
úrnak a hozzám intézett üdvözletét,
és hogy ezekkel a szavakkal
tolmácsolta a magyarországi
katolikusok vágyát: „Szeretnénk
ebben a változó világban hitelesen
tanúságot tenni arról, hogy nekünk
Krisztus a jövőnk.” Krisztus. Nem azt
mondja: „a jövő Krisztus”, nem,
hanem: „nekünk Krisztus a jövőnk.”
Ne keverjük össze a kettőt!

Ez az egyik legfontosabb feladat,
amely előttünk áll: korunk
változásait és átalakulását értelmezni
és megpróbálni a lelkipásztori
kihívásokkal a lehető legmegfelelőbb
módon szembenézni. Krisztussal és



Krisztusban! Semmit sem Krisztuson
kívül, semmit sem Krisztustól távol!

Ez akkor lehetséges, ha Krisztusra
mint jövőnkre tekintünk: ő „az Alfa
és az Ómega [...], aki van, aki volt és
aki eljő, a Mindenható” (Jel 1,8), a
kezdet és a vég, az emberi történelem
alapja és végső célja. Ha e húsvéti
időben annak dicsőségét szemléljük,
aki „az Első és az Utolsó” (Jel 1,17),
akkor megláthatjuk a világunkat
időnként megrázó viharokat, a gyors
és folyamatos társadalmi
változásokat és a hit válságát is
Nyugaton, de azzal a látással, amely
nem enged a csüggedésnek, és nem
veszíti szem elől a húsvét
középpontját: a feltámadt Krisztust,
aki a történelem középpontja és a
jövő. Életünk, bármennyire is
törékeny, szilárdan az ő kezében van.
Ha erről megfeledkezünk, akkor mi,
lelkipásztorok és világi hívők emberi
eszközöket és megoldásmódokat
fogunk keresni, hogy megvédjük



magunkat a világtól, bezárkózva
kényelmes és békés vallási
oázisainkba; vagy éppen
ellenkezőleg, alkalmazkodunk a
világiasság váltakozó széljárásaihoz,
akkor pedig kereszténységünk
elveszíti erejét, és megszűnünk a föld
sója lenni.

Térjünk vissza Krisztushoz, aki a
jövő, hogy ne essünk a világiasság
váltakozó széljárásainak csapdájába!
Ez lenne ugyanis a legrosszabb, ami
az Egyházzal történhet: egy világias
Egyház.

Ez két értelmezés – úgy is
mondhatnám, hogy két kísértés –,
amelytől Egyházként mindig
óvakodnunk kell. Az első a jelenlegi
történelem katasztrofális olvasata,
amelyet azok kishitűsége táplál, akik
azt ismételgetik, hogy minden
elveszett, nincsenek már meg a múlt
értékei, nem tudjuk, hová jutunk.
Annyira szép, hogy Sándor



főtisztelendő úr hálát adott Istennek,
aki „megszabadította őt a
kishitűségtől”! És mit csinált az
életéből, egy nagy katedrálist? Nem,
hanem egy kis, vidéki
szükségkápolnát. De megcsinálta,
nem hagyta magát legyőzni.
Köszönöm, testvérem! És ott a másik
veszély, saját korunk naiv olvasata,
amely viszont az alkalmazkodás, a
konformitás kényelmén alapul, és
elhiteti velünk, hogy mégiscsak
rendben van minden, csak a világ
mostanra megváltozott, és
megkülönböztetés nélkül
alkalmazkodnunk kell hozzá. Ez
helytelen! Íme, a katasztrofális
kishitűséggel és a világias
alkalmazkodó szellemmel szemben
az evangélium új látást ad nekünk,
megajándékoz a megkülönböztetés
kegyelmével, hogy egyszerre
befogadó magatartással és a prófécia
lelkével lépjünk be korunkba. Vagyis
a próféciára nyitott befogadással.
Nem szeretem a „prófétai” jelzőt



használni, túl sokszor használjuk. A
főnevet használjuk: prófécia. A
főnevek válságát éljük át, és oly
gyakran nyúlunk a melléknevekhez.
Nem! Prófécia. Befogadó
magatartással, nyitott lélekkel, és
próféciával a szívünkben!

Ennek kapcsán szeretnék röviden
utalni egy gyönyörű képre, amelyet
Jézus használt: a fügefa képére (vö.
Mk 13,28–29), amely a jeruzsálemi
templommal összefüggésben jelenik
meg. Azokat, akik annak gyönyörű
köveit csodálták, és így egyfajta
világias konformizmusban éltek,
biztonságukat a szent térbe és annak
ünnepélyes pompájába helyezve,
Jézus arra figyelmeztette, hogy itt a
földön semmit sem szabad
abszolútnak tekinteni, mert minden
bizonytalan, és kő kövön nem marad
– a zsolozsmában ezekben a
napokban a Jelenések könyvét
olvassuk, mely elénk tárja, hogy kő
kövön nem marad –, ugyanakkor az



Úr nem akar csüggedést okozni, sem
félelmet kelteni, ezért hozzáteszi:
amikor minden elmúlik, amikor az
emberi templomok összeomlanak,
amikor szörnyű dolgok történnek és
heves üldözések támadnak, akkor
„majd meglátják az Emberfiát, amint
eljön a felhőkön nagy hatalommal és
dicsőséggel” (vö. Mk 13,26). És itt hív
meg bennünket arra, hogy a fügefát
szemléljük: „Vegyetek példát a
fügefáról. Amikor hajtása már
zsendül és levelet hajt, tudjátok, hogy
közel van a nyár. Így ti is, mihelyt
látjátok, hogy ezek mind
bekövetkeznek, tudjátok meg, hogy
közel van, már az ajtóban” (Mk
13,28–29). Arra kapunk tehát
meghívást, hogy gyümölcsöt termő
növényként használjuk fel a nekünk
adott időt, annak változásaival és
kihívásaival együtt, mert
mindezeken keresztül – mondja az
evangélium – az Úr közeledik. És
addig is arra vagyunk hivatva, hogy
megbecsüljük ezt az időt, hogy



olvassuk az evangéliumot és elvessük
a magvait, hogy lemetsszük a
gonoszság száraz ágait, hogy
gyümölcsöt teremjünk. Próféciával
végzett befogadásra kaptunk
meghívást.

Próféciával végzett befogadás: azt
jelenti, hogy megtanuljuk felismerni
Isten jelenlétének jeleit a való
világban, még ott is, ahol nem jelenik
meg kifejezetten a keresztény
szellem jegyében, vagy ahol kihívás
vagy kérdés formájában érkezik.
Ugyanakkor mindent az evangélium
fényében kell értelmeznünk, anélkül,
hogy elvilágiasodnánk – erre
vigyázzatok! –, a keresztény prófécia
hirdetőiként és tanúiként.
Vigyázzatok az elvilágiasodás
folyamatára! A világiasságba
süllyedés talán a legrosszabb, ami
egy keresztény közösséggel
történhet! Azt látjuk, hogy még
ebben az országban is, ahol a hit
hagyománya szilárdan gyökeret vert,



tanúi vagyunk az elvilágiasodásnak
és az azt kísérő jelenségek
terjedésének, mely veszélyezteti a
család egységét és szépségét, kiteszi a
fiatalokat az anyagias és hedonista
életideál kockázatának és polarizálja
az új kérdésekről és kihívásokról
szóló vitát. Így megjelenik az a
kísértés, hogy megmerevedjünk,
bezárkózzunk és „harcos”
hozzáállást vegyünk fel. Pedig ez a
valóság lehetőségeket is hordozhat
számunkra, keresztények számára,
mert hitre és bizonyos témák
elmélyítésére ösztönöz, és arra hív,
hogy feltegyük magunknak a kérdést:
ezek a kihívások miként léphetnek
párbeszédbe az evangéliummal,
hogy új utak, eszközök és nyelvezet
keresésére indítsanak? Ebben az
értelemben jelentette ki XVI.
Benedek, hogy a szekularizáció
különböző korszakai az Egyház
segítségére voltak, mert „lényegesen
hozzájárultak belső megtisztulásához
és reformjához. A szekularizációk



valójában […] minden alkalommal az
Egyház mély megszabadulását
jelentették a világiasság
formáitól” (Találkozó az Egyházban
és a társadalomban elkötelezett
katolikusokkal, Freiburg im Breisgau,
2011. szeptember 25.). Ha bármiféle
szekularizációval találkozunk, az
valójában kihívás és felhívás arra,
hogy megtisztítsuk az Egyházat
mindenféle világiasságtól. Térjünk
vissza ehhez a szóhoz, mely a
legrosszabb: a világiasságba
süllyedés a legrosszabb, ami
történhet velünk! Ez egy békés,
megnyugtató pogányság, olyan
pogányság, amely nem veszi el a
békédet. Miért? Mert jó? Nem!
Hanem mert érzéketlenné tesz,
elaltat!

A mai élethelyzetekkel folytatott
párbeszédre irányuló elköteleződés
azt kívánja a keresztény közösségtől,
hogy jelen legyen és tanúságot
tegyen, hogy képes legyen félelem és



megcsontosodás nélkül meghallgatni
a kérdéseket és meglátni a
kihívásokat. Ez a jelen helyzetben
nem könnyű, mert belső
nehézségekből sincs hiány.
Különösen a papok túlterheltségét
szeretném kiemelni. Egyrészt a
plébániai és lelkipásztori élet
követelményei sokrétűek, másrészt a
hivatások száma csökken, és a papok
kevesen vannak, sokan közülük
előrehaladott korúak és a fáradtság
jelei mutatkoznak rajtuk. Ez sok
európai ország közös valósága,
amellyel kapcsolatban fontos, hogy
mindenki – lelkipásztorok és világi
hívők egyaránt – érezze a közös
felelősséget: mindenekelőtt az
imádságban, hiszen a válaszok az
Úrtól és nem a világtól jönnek, a
tabernákulumból, nem pedig az
internetről. Aztán a hivatásokért
végzett lelkipásztori munka
szenvedélyében, keresve annak a
módját, hogy a sajátos
megszentelődés útján is lelkesen



felkínáljuk a fiataloknak Jézus
követésének a varázsát.

Szép, amit Krisztina nővér a
„Jézussal való perlekedésről”
mondott. Nehezen alakult az ő
hivatása, hiszen ahhoz, hogy
domonkos lehessen, először egy
ferences pap segítette, aztán a
jezsuiták a lelkigyakorlatokkal…, és
végül domonkos lett. Ügyes vagy!
Szép utat jártál be! Szép, amit
Krisztina nővér a „Jézussal való
perlekedésről” mondott: hogy miért
éppen őt hívta meg, azt akarta, hogy
a testvéreit hívja, ne őt. Szükség van
azokra, akik meghallgatják a
fiatalokat és segítik őket, hogy jól
tudjanak perlekedni az Úrral! És
általánosabban: szükség van arra,
hogy egyházi reflexiót
kezdeményezzünk – szinodális,
együttesen végzett reflexiót – a
lelkipásztori élet megújítására, nem
megelégedve a múlt ismétlésével,
nem félve a plébánia átszervezésétől,



hanem prioritásként kezelve az
evangelizációt és aktív
együttműködést kezdeményezve a
lelkipásztorok, a katekéták, a
lelkipásztori munkatársak és a
tanárok között. Ti már ezen az úton
jártok: kérem, ne álljatok meg!
Keressétek a lehetséges módokat,
hogy örömmel tudjatok
együttműködni az evangélium
ügyében és együtt mozdítsátok elő,
ki-ki a maga karizmájával a
lelkipásztori munkát mint
örömhírhirdetést, kérügmatikus
örömhírhirdetést, vagyis amely
megszólítja az emberek
lelkiismeretét. Szép volt, amit ebben
az összefüggésben Dorina arról
mondott, hogy a narráció és a
kommunikáció által, a mindennapi
életet érintve kell elérnünk
felebarátainkat. Itt megállok egy
kicsit, hogy kiemeljem a katekéták
gyönyörű munkáját, ezt az antiquum
ministeriumot. Vannak olyan helyek
a világon – gondoljunk például



Afrikára –, ahol az evangelizációt
katekéták végzik. A katekéták az
Egyház oszlopai! Köszönjük, amit
tesztek! Köszönetet mondok a
diakónusoknak és a katekétáknak is,
akiknek döntő szerepük van a hit
átadásában a fiatalabb
nemzedékeknek, és mindazoknak,
tanároknak és nevelőknek, akik
nagylelkűen munkálkodnak az
oktatás területén: köszönöm, nagyon
szépen köszönöm!

Engedjétek meg, hogy elmondjam: a
lelkipásztori munka akkor lesz
gyümölcsöző, ha képesek vagyunk
megélni azt a szeretetet, amelyet az
Úr parancsolt nekünk, és amely az ő
Lelkének ajándéka. Ha
távolságtartónak vagy megosztottnak
mutatkozunk, ha megcsontosodunk
álláspontjainkban és
csoportosulásainkban, akkor nem
fogunk gyümölcsöt teremni.
Önmagunkra gondolunk, saját



elgondolásainkra, saját teológiánkra
gondolunk. 

Szomorú, ha megosztottak vagyunk,
mert ahelyett, hogy egy csapatként
játszanánk, az ellenség játékát
segítjük: a sátán bomlaszt, a sátán
művésze a bomlasztásnak, ez a
specialitása! 

Mi pedig egymástól eltávolodott
püspököket, a püspökükkel
feszültségben élő papokat látunk,
viszály van az idősebb és a fiatalabb
papok, az egyházmegyések és a
szerzetesek, a papok és a világi
hívők, a latinok és a görögök között;
pártokra szakadunk az Egyház életét
érintő kérdésekben, de politikai és
társadalmi téren is, mereven
képviselve ideológiai álláspontunkat.
Ne engedjétek be az ideológiákat! A
hitéletet, a hívő magatartásmódot
nem lehet ideológiára redukálni: ez a
sátántól való! Nem, kérem: az első
lelkipásztori cselekedet az egymás



közti közösségről való tanúságtétel,
mert Isten maga közösség, és ott van
jelen, ahol testvéri szeretet
uralkodik. Győzzük le az emberi
megosztottságot, hogy együtt
dolgozzunk az Úr szőlőjében!
Merüljünk el az evangélium
szellemében, verjünk gyökeret az
imádságban, különösen a
szentségimádásban és Isten igéjének
hallgatásában, törekedjünk az
élethosszig tartó tanulásra, ápoljuk a
testvériséget, a közelséget és az
egymásra való odafigyelést. Nagy
kincs birtokába jutottunk, ne
pazaroljuk el az evangéliumhoz
képest másodlagos értékeket
hajszolva!

Itt hadd figyelmeztesselek
benneteket: óvakodjatok a
pletykálástól, a püspökök közötti, a
papok közötti, a szerzetesnők közötti,
a világi hívők közötti fecsegéstől…A
pletyka rombol. Olyan szép dolognak
tűnik a fecsegés, édes, mint a



cukorka, jó dolog másokról fecsegni.
Az ember gyakran beleesik.
Vigyázzatok, mert ez a rombolás útja.

Ha egy felszentelt személynek, egy
megszentelt személynek vagy egy
világi hívőnek, aki komolyan veszi
hivatását, sikerül, hogy sose szóljon
meg másokat, az egy szent! Ezen az
úton menjetek: ne mondjatok rosszat
másokról! „Ó, Atyám, ez nehéz, mert
néha az ember elcsúszik: itt ezt
mondom, ott amazt…” A megszólás
ellen van egy jó orvosság: például az
ima; de van egy másik jó orvosság is:
megharapni a nyelvünket. Tudtátok
ezt? Harapjátok meg a nyelveteket, és
ne pletykáljatok! Rendben?

És még egy dolgot szeretnék
mondani a lelkipásztoroknak: az
Atya arcát mutassátok meg Isten
szent népének, és alakítsátok ki a
családias lelkületet – ne legyünk
merevek, hanem irgalmas és
könyörületes tekintettel és



megközelítésekkel éljünk. Ezzel
kapcsolatban szeretnék hangsúlyozni
egy dolgot: mi Istennek a stílusa?
Isten első stílusa a közelség. Ő maga
mondta ezt a Második
Törvénykönyvben: „Mondd, melyik
néphez vannak olyan közel az
istenei, mint én tehozzád?” Isten
magatartására a közelség, az
együttérzéssel és a gyengédség
jellemző. Közelség, együttérzés és
gyengédség: ez Istennek a stílusa. Ezt
a stílust kövessük! Vajon én közel
állok-e az emberekhez, segítem-e az
embereket, együttérző vagyok-e,
vagy mindenkit elítélek? Gyengéd és
kedves vagyok-e? Tehát semmi
merevség, hanem közelség,
együttérzés és gyengédség! 

Ezzel kapcsolatban megragadtak
József atya szavai, aki felidézte
testvére, Brenner János boldoggá
avatását és szolgálatát, egy olyan
papét, akit mindössze huszonhat
éves korában barbár módon



meggyilkoltak. Ennek a népnek hány
meg hány vértanúja és hitvallója élt a
múlt század totalitárius diktatúrái
alatt! Sokat szenvedtetek! Boldog
János annyi szenvedést élt át, hogy
könnyen megtehette volna, hogy
haragot tart, bezárkózik, merevvé
válik. Ehelyett jó pásztor volt. 

Erre van mindannyiunknak,
különösen a papoknak szükségünk:
irgalmas tekintetre, együttérző
szívre, mely mindig megbocsát, újra
és újra megbocsát, amely segít az
újrakezdésben, befogad és nem
ítélkezik, nem zavar el, bátorít és
nem kritizál, szolgál és nem pletykál.

Ez a magatartás felkészít bennünket
a befogadásra, olyan befogadásra,
amely prófécia. Felkészít az Úr
vigasztalását közvetíteni a világban
tapasztalható fájdalom és szegénység
valóságában, közel lenni az üldözött
keresztényekhez, a befogadást kereső
menekültekhez, a más etnikumú



emberekhez, és bárkihez, aki
rászorul. 

A szentség nagyszerű példáival
bírtok ebben a tekintetben, mint
például Szent Mártonéval. Az ő
gesztusa, amellyel megosztotta
köpenyét a szegénnyel, sokkal több,
mint a szeretet cselekedete: egy
olyan Egyház képe, amely felé
törekednünk kell, amit a Magyar
Egyház Európa szívében
próféciaként hordozhat: az
irgalmasság és közelség felmutatása.
De szeretnék megemlékezni Szent
Istvánról is, akinek ereklyéje itt van
mellettem: ő, aki először bízta Isten
anyjára a nemzetet, aki elszánt
evangéliumhirdető térítő volt,
kolostorok és apátságok alapítója,
képes volt arra is, hogy mindenkit
meghallgasson és mindenkivel
párbeszédet folytasson, tudott
gondoskodni a szegényekről:
csökkentette adójukat, és álruhában



osztott alamizsnát, hogy ne ismerjék
fel.

Ilyen Egyházról kell álmodnunk:
olyan Egyházról, amely képes
meghallgatni, párbeszédet folytatni,
a gyengébbekre odafigyelni; olyan
Egyházról, amely befogadó mindenki
irányába; olyan Egyházról, amelynek
van bátorsága mindenkihez elvinni
az evangélium próféciáját.

Kedves testvéreim, Krisztus a jövőnk,
mert ő irányítja a történelmet, ő a
történelem ura. Erről szilárdan meg
voltak győződve hitvallóitok:
megannyi püspök, pap, szerzetes és
szerzetesnő, akik az ateista üldözés
alatt vértanúhalált haltak; ők
tanúsítják a magyarság sziklaszilárd
hitét. Ez nem túlzás,
meggyőződésem, hogy sziklaszilárd
hitetek van, és hálát adunk Istennek
érte.

Szeretnék megemlékezni Mindszenty
bíboros úrról, aki hitt az ima



erejében, olyannyira, hogy szinte
szállóigeként idézik szavait: „Ha van
egymillió imádkozó magyar, nem
félek a holnaptól!”

Legyetek befogadóak, legyetek tanúi
az evangélium ígéretének, de
mindenekelőtt legyetek az imádság
emberei, mert a történelem és a jövő
ettől függ. Megköszönöm hiteteket és
hűségeteket, mindazt a jót, amik
vagytok, és amit tesztek.

És nem tudom elfelejteni az
Angolkisasszonyok közösségébe
tartozó magyar nővérek bátor és
türelmes tanúságát, akikkel
Argentínában találkoztam, miután a
vallásüldözés idején elhagyták
Magyarországot. Tanúságtevő,
csodálatos nők voltak!
Tanúságtételükkel annyi jót tettek
velem.

Imádkozom értetek, hogy a hit
nagyszerű tanúinak példáját követve
sose győzzön le benneteket a



középszerűségbe süllyesztő belső
fáradtság, és örömmel haladjatok
előre. És kérlek benneteket, hogy
továbbra is imádkozzatok értem.

Forrás: https://www.magyarkurir.hu/
haz...

2023. április 29., szombat

Találkozó a szegényekkel és
menekültekkel a Rózsák terei
Árpád-házi Szent Erzsébet-
templomban

Kedves Testvéreim, jó napot kívánok!

Örülök, hogy közöttetek lehetek.
Köszönöm [Spányi] Antal püspök úr
köszöntőszavait, és köszönöm, hogy
bemutatta azt a nagylelkű
szolgálatot, amelyet a Magyar Egyház
a szegényekért és a szegényekkel
végez. A szegények és a rászorulók

https://www.magyarkurir.hu/hazai/ferenc-papa-szent-istvan-bazilikaban-legyetek-befogadoak-es-legyetek-az-imadsag-emberei
https://www.magyarkurir.hu/hazai/ferenc-papa-szent-istvan-bazilikaban-legyetek-befogadoak-es-legyetek-az-imadsag-emberei


állnak – ezt soha ne feledjük! – az
evangélium középpontjában: Jézus
ugyanis azért jött, hogy „örömhírt
vigyen a szegényeknek” (Lk 4,18). Ez
izgalmas kihívás elé állít bennünket,
hogy az általunk vallott hit ne legyen
egy életidegen szekta foglya, és ne
váljon áldozatává egyfajta „lelki
egoizmusnak”, vagyis egy olyan
lelkiségnek, amelyet a saját belső
nyugalmam és elégedettségem
érdekében alakítok ki. Az igazi hit
ezzel szemben az, amely
kényelmetlen, amely kockáztat,
amely kilép a világba, hogy
találkozzon a szegényekkel, és
képessé tesz arra, hogy saját
életünkkel a szeretet nyelvét
beszéljük. Ahogy Szent Pál mondja,
szólhatunk bár nyelveken, bírhatunk
bölcsességgel és gazdagsággal, ha
nincs bennünk szeretet, semmink
sincs, és semmik vagyunk (vö. 1Kor
13,1–13).



A tevékeny szeretet nyelve. Ezt a
nyelvet beszélte Szent Erzsébet, aki
iránt ez a nép oly nagy tisztelettel és
szeretettel van. Amikor ma délelőtt
megérkeztem, megpillantottam a
téren az ő szobrát, amelynek
talapzatán látható, ahogyan a szent
fogadja a ferences rend kordáját,
valamint vízzel oltja egy szegény
ember szomját. Ez a hit gyönyörű
képe: aki „Istenhez köti magát”, mint
Assisi Szent Ferenc, akinek életéből
Erzsébet ihletet merített, az
megnyílik a szegények iránti
szeretetre, mert, ha „valaki azt állítja,
hogy: »Szeretem az Istent«, de
testvérét gyűlöli, az hazug. Mert aki
nem szereti testvérét, akit lát, nem
szeretheti az Istent sem, akit nem
lát” (1Jn 4,20). Szent Erzsébet, a
király leánya az udvari élet jólétében,
fényűző és kiváltságos környezetben
nőtt fel; mégis, megérintve és
átalakítva a Krisztussal való
találkozástól, hamarosan elutasította
a világ gazdagságát és hiúságait, és



arra érzett vágyat, hogy ezekről
lemondva a rászorulókról
gondoskodjon. Így nemcsak a
jövedelmét, hanem az életét is a
legutolsók, a leprások és a betegek
szolgálatára áldozta, egészen odáig,
hogy személyesen ápolta és a saját
vállán vitte őket. Ez a tevékeny
szeretet nyelve.

Brigitta is, akinek köszönöm a
vallomását, beszélt nekünk erről.
Mennyi megpróbáltatásban, mennyi
szenvedésben, mennyi kemény
munkában volt része, hogy
boldoguljon, hogy a gyermekei ne
éhezzenek, és a legdrámaibb
pillanatban segítségére sietett az Úr.
De – ahogy saját szavaival hallottuk –
hogyan is avatkozott be az Úr? Ő, aki
meghallja a szegények kiáltását, „az
elnyomottaknak igazságot szolgáltat,
az éhezőknek kenyeret osztogat”, és
„fölemeli a megalázottakat” (Zsolt
146,7–8), aligha úgy érkezik, hogy a
magasból megoldja a problémáinkat,



hanem gyöngédségének ölelésével
közeledik, együttérzést ébresztve a
testvérekben, akik észreveszik a
szükséget, és nem maradnak
közömbösek. Brigitta elmondta: az
Úr közelségének megtapasztalását a
Görögkatolikus Egyháznak
köszönheti, annak a sok embernek,
akik mindent megtettek, hogy
segítsék, bátorítsák, munkát
találjanak neki, támogassák anyagi
szükségében és a hit útján. Ez az a
tanúságtétel, amely a kötelességünk:
együttérzés mindenkivel, különösen
azokkal, akiket szegénység, betegség
és fájdalom kínoz. Az együttérzés
latinul compassio, de ez a szó
nemcsak együttérzést, hanem
együttszenvedést is jelent! Olyan
Egyházra van szükségünk, amely
folyékonyan beszéli a tevékeny
szeretet nyelvét, egy olyan egyetemes
nyelvet, amelyet mindenki meghall
és megért, még a legtávolabb állók is,
még azok is, akik nem hisznek.



És ennek kapcsán köszönetemet
fejezem ki a Magyar Egyháznak a
tevékeny szeretet melletti
elkötelezettségéért, odaadottságáért:
létrehoztatok egy olyan hálót, amely
összeköti a sok lelkipásztori
munkatársat, a sok önkéntest, a
plébániai és egyházmegyei
karitászokat, de az imacsoportokat, a
hívők közösségeit, a más
felekezetekhez tartozó szervezeteket
is, egyesítve őket abban az
ökumenikus közösségben, amely
éppen a szeretetből fakad. És
köszönöm, hogy – nemcsak
nagylelkűen, hanem lelkesen is – oly
sok menekültet fogadtatok be
Ukrajnából. Meghatódva hallgattam
Oleg és családja vallomását; a „ti
utazásotok a jövő felé” – egy új jövő
felé, távol a háború borzalmaitól –
valójában „az emlékezet egy
utazásával” kezdődött, mert Oleg
felidézte azt a meleg fogadtatást,
amelyben évekkel ezelőtt
Magyarországon része volt, amikor



szakácsként itt dolgozott. Ennek az
élménynek az emléke arra
bátorította, hogy családjával együtt
elinduljon és ide, Budapestre jöjjön,
ahol nagylelkű vendégszeretetre
talált. A szeretet emléke, amelyben
részesültünk, feléleszti a reményt, és
az élet új útjaira ösztönöz. Az ember
még a fájdalomban és a
szenvedésben is bátorságra talál a
továbblépéshez, ha megkapta a
szeretet balzsamát: ez az az erő,
amely segít elhinnünk, hogy nincs
minden veszve és lehetséges egy más
jövő. A szeretet, amelyet Jézus
nekünk ajándékoz és amelynek
megélésére hív minket, hozzájárul
ahhoz, hogy a társadalomból, a
városokból és a szűkebb
környezetünkből kiirtsuk a közöny és
az önzés ártalmát – a közöny
csapását! –, és újra feléleszti a
reményét egy új, igazságosabb és
testvériesebb emberiségnek,
amelyben mindenki otthon érezheti
magát.



Sokan itt sajnos hajléktalanok, a szó
szoros értelmében is: sok
kiszolgáltatott testvérünket – akik
egyedül, számos testi és szellemi
korlátozottsággal élnek, akiket a
drogfüggőség tönkretett, akik
börtönből szabadultak vagy idős
koruk miatt magukra maradtak –
érintik az anyagi, kulturális és lelki
szegénység súlyos formái, és nincs
tető a fejük felett, nincs otthonuk,
ahol élhetnének. Zoltán és felesége,
Anna tettek előttünk tanúságot erről
a nagy csapásról: köszönjük
szavaitokat. És köszönjük, hogy
elfogadtátok a Szentléleknek azt az
indítását, amely arra hívott
benneteket, hogy bátran és
nagylelkűen egy hajléktalanokat
befogadó központot hozzatok létre.
Mélyen megérintett, hogy az anyagi
szükségletek mellett figyelmet
fordítotok az emberek lelki
sérültségére és méltóságára,
gondoskodásotok kiterjed a
magányukra és azért vívott



küzdelmükre, hogy szeretettnek és
befogadottnak érezzék magukat a
világban. Anna azt mondta, hogy
„Jézus, az élő Ige éppen a szívüket és
a kapcsolataikat gyógyítja, hiszen az
ember belülről épülhet újjá” – vagyis
újjászületik, amikor megtapasztalja,
hogy Isten szemében ő szeretett és
áldott.

Ez vonatkozik az egész Egyházra is:
nem elég csak kenyeret adni, ami a
gyomrot táplálja, hanem az ember
szívét is táplálni kell! A tevékeny
szeretet nem pusztán anyagi és
szociális segítségnyújtás, hanem az
egész emberre figyel, és Jézus
szeretetével talpra akarja őt állítani:
olyan szeretet, amely segít
visszanyerni szépségünket és
méltóságunkat.

A tevékeny szeretet, a jótékonykodás
azt jelenti, hogy van bátorságunk az
emberek szemébe nézni! Nem tudsz
segíteni a másiknak, ha elfordítod a



tekinteted. A tevékeny szeretet azt a
bátorságot igényli, hogy megérintsük
a másikat: nem teheted meg, hogy
távolról odadobsz pár fillért, és nem
érinted meg a másikat! Meg kell
érinteni a másikat, rá kell nézni a
másikra! És így, az érintéssel és a
ránézéssel elindulsz egy úton, egy
közös úton azzal a rászorulóval, mely
ráébreszt arra, hogy te magad
mennyire rászoruló vagy, mennyire
rászorulsz az Úr tekintetére és
kezére.

Testvéreim, arra bátorítalak
benneteket, hogy mindig a szeretet
nyelvén beszéljetek. Szent Erzsébet
életének egyik epizódjában az Úr
rózsává változtatta azt a kenyeret,
amelyet ő a rászorulóknak vitt. Így
van ez veletek is: amikor vállalkoztok
arra, hogy kenyeret vigyetek az
éhezőknek, az Úr kivirágoztatja az
örömöt, és az általatok nyújtott
szeretettel illatosítja be életeteket.
Testvéreim és Nővéreim, kívánom,



hogy az Egyházban és a hazátokban
mindig hordozzátok a szeretet illatát,
és arra kérlek titeket, hogy továbbra
is imádkozzatok értem.

Forrás: https://www.magyarkurir.hu/
haz...

Találkozó a fiatalokkal a budapesti
Papp László Sportarénában

Kedves Testvéreim és Nővéreim, azt
szeretném mondani, hogy köszönöm!
Köszönöm a táncot, köszönöm az
éneket, a bátor tanúságtételeket, és
köszönöm mindnyájatoknak, hogy itt
vagytok: örülök, hogy veletek
lehetek! Köszönöm!

[Palánki] Ferenc püspök úr elmondta,
hogy az ifjúság a nagy kérdések és a
nagy válaszok ideje. Ez igaz, és
fontos, hogy legyen valaki, aki
provokál, aki meghallgatja a
kérdéseiteket, és nem könnyű
válaszokat, nem előrecsomagolt
válaszokat ad, hanem segít, hogy

https://www.magyarkurir.hu/hazai/ferenc-papa-rozsak-teren-az-igazi-hit-kenyelmetlen-kockaztat-kilep-vilagba
https://www.magyarkurir.hu/hazai/ferenc-papa-rozsak-teren-az-igazi-hit-kenyelmetlen-kockaztat-kilep-vilagba


bátran vállaljátok az élet kalandját a
nagy válaszok keresése során.
Előrecsomagolt válaszok nem
segítenek, nem tesznek boldoggá.
Jézus is segítette az embereket a
válaszadásban. Bertalan, azt
mondtad, hogy Jézus nem valami
távoli mesekönyv szereplője, nem is
szuperhős egy képregényben, és ez
így igaz: Krisztus a testet öltött Isten,
az élő Isten, aki közel jön hozzánk. Ő
a Barát, a legjobb barát, ő a Testvér, a
legjobb testvér, és nagyon jól tud
kérdezni.

Az evangéliumban ugyanis ő, aki a
Mester, kérdéseket tesz fel, mielőtt
válaszokat adna.

Arra gondolok, amikor szembenéz
azzal a házasságtörő asszonnyal,
akire mindenki ujjal mutogatott.
Jézus közbelép, a vádolók elmennek,
ő pedig egyedül marad vele. Ekkor
szelíden megkérdezi tőle: „Asszony,
hova lettek? Senki sem ítélt el?” (Jn



8,10). Ő így válaszol: „Senki,
Uram!” (Jn 8,11). És így, ahogy ezt
mondja, megérti, hogy Isten nem
elítélni, hanem megbocsátani akar.

Ezt jegyezzétek meg: Isten nem
elítélni, hanem megbocsátani akar. 
Isten mindig megbocsát! Hogy
mondják ezt magyarul [kérdezi a
pápa a tolmácsot]. [A tolmács
elmondja: Isten mindig megbocsát.]
Mondjuk közösen! [A fiatalok: Isten
mindig megbocsát!] Még egyszer! [A
fiatalok: Isten mindig megbocsát!] Ne
felejtsétek el!

Ő minden esésnél kész arra, hogy
felemeljen bennünket! Soha nem
szabad tehát félnünk, hogy vele
járjunk és vele haladjunk előre az
élet útján.

Mária Magdolnára is gondoljunk, aki
húsvét reggelén elsőként látta a
feltámadt Jézust – nem volt
makulátlan ennek az asszonynak a
múltja, mégis ő látta meg elsőként!



Az üres sír mellett sírt, és Jézus
megkérdezte tőle: „Asszony, miért
sírsz? Kit keresel?” (Jn 20,15). És így,
mélységesen meghatódva, Mária
Magdolna megnyitja szívét, elmondja
neki gyötrelmét, feltárja vágyait és
szeretetét: „Hol van az én Uram?”

Most figyeljük meg Jézus első
találkozását azokkal, akik a
tanítványai lettek. Ketten közülük,
akiket Keresztelő János küldött,
utána mennek. Az Úr megfordul, és
egyetlen kérdést tesz fel: „Mit
kerestek?” (Jn 1,38). Én is felteszek
egy kérdést nektek, mindenki
szótlanul, lelke mélyén válaszoljon.
Az én kérdésem ez: „Mit kerestek?
Mit kerestek az életben? Mit keresel a
szívedben?” Mindenki magában,
csendben válaszoljon. „Én mit
keresek?” Jézus nem prédikál sokat,
nem, hanem úton jár, együtt jár
velünk az úton, az oldalunkon halad,
közel hozzánk, ott van
valamennyiünk mellett. Nem azt



akarja, hogy tanítványai leckét
ismételgető iskolások legyenek,
hanem azt, hogy szabadok legyenek,
úton járjanak, egy olyan Isten társai
legyenek, aki meghallgat:
meghallgatja szükségleteiket, és
odafigyel álmaikra. Aztán egy idő
múlva a két fiatal tanítvány csúnyán
elcsúszik – Jézus tanítványai sokszor
elcsúsztak! –, rossz kérést intéznek
Jézushoz, nevezetesen, hogy a jobb és
bal oldalán ülhessenek, amikor majd
király lesz. Magas polcra
kívánkoztak! Érdekes azonban látni,
hogy Jézus nem dorgálja meg őket
merészségükért, nem azt mondja
nekik: „Hogy merészelitek, még csak
ne is álmodjatok ilyenről!” Nem,
Jézus nem rombolja le álmaikat,
hanem kijavítja álmaik elérésének
módját; elfogadja a valami nagyobb
felé irányuló vágyukat – hiszen jó az!
–, de ragaszkodik egy dologhoz, amit
jól meg kell jegyeznünk: az ember
nem attól lesz nagy, hogy mások fölé
kerekedik, hanem attól, hogy



másokhoz leereszkedik; nem mások
kárára, hanem mások szolgálatával
(vö. Mk 10,35–45).

[A pápa kéri a tolmácsot, hogy
ismételje meg ezt az utolsó
mondatot.] Értitek? Látjátok, kedves
Barátaim, Jézus örül annak, ha nagy
dolgokat érünk el. Nem azt akarja,
hogy lusták és kényelmes emberek
legyünk, nem azt akarja, hogy
hallgatagok és félénkek legyünk,
hanem azt akarja, hogy élők, aktívak,
főszereplők, az élet főszereplői
legyünk. Ő soha nem kicsinyli le
várakozásainkat, hanem éppen
ellenkezőleg, felemeli vágyaink
mércéjét.

Jézus egyetértene egy
közmondásotokkal, remélem, hogy
jól mondom: Aki mer, az nyer.

De kérdezhetitek: Hogyan lehetünk
nyertesek az életben? Két alapvető
lépés van, csakúgy, mint a sportban:
először is, tűzz ki magas célokat,



másodszor pedig eddz. Tűzz ki magas
célokat! Mondd, van-e valamilyen
tehetséged? Egészen biztosan van,
mindannyiunknak van! Ne tedd félre
azt gondolva, hogy a boldogsághoz
csak a minimumra van szükséged:
diploma, pénzkereső munka, egy kis
szórakozás… Nem! Azt hozd játékba,
amid van! Van egy jó tulajdonságod?
Fektess bele, félelem nélkül, haladj
előre! Érzed a szívedben, hogy van
olyan képességed, amellyel sok jót
tehetsz? Érzed, hogy jó dolog szeretni
az Urat, nagy családot alapítani,
segíteni a rászorulókon? Haladj
előre, ne gondold, hogy ezek
elérhetetlen vágyak, hanem fektess
az élet nagy céljaiba! Ez tehát az első:
tűzz ki magas célokat!

Aztán a második: eddz! Hogyan?
Párbeszédben Jézussal, aki a lehető
legjobb edző. Ő meghallgat téged, ő
motivál, ő hisz benned – Tudtad ezt?
Ő hisz benned! – , tudja, hogyan
hozza elő belőled a legjobbat. És



mindig arra hív, hogy csapatjátékos
legyél: soha ne egyedül, hanem
másokkal együtt! Ez nagyon fontos!

Ha szeretnél egyre érettebbé válni,
ha szeretnél fejlődni az életben,
akkor csapatjátékos legyél, tartozz
közösséghez, közös tapasztalatokat
megélve halad előre!

Gondolok például az ifjúsági
világtalálkozókra, és megragadom az
alkalmat, hogy meghívjalak titeket a
következőre, ami augusztus elején
lesz Portugáliában, Lisszabonban.
Ma nagy a kísértés, hogy beérjük egy
mobiltelefonnal és néhány baráttal –
kérem, ez nagyon kevés. De még
akkor is, ha sokan ezt teszik, még ha
nektek is ehhez volna kedvetek, ez
semmi jóra nem vezet. Nem
zárkózhatsz egy kis baráti
társaságba, és nem beszélhetsz csak a
mobiltelefonoddal: ez – hadd
mondjam – elég ostoba dolog!



Az edzésnek is van egy fontos eleme,
és erre te, Krisztina, azzal
emlékeztettél bennünket, hogy az
ezernyi rohanás, a lázas sietség és
gyorsaság közepette van egy lényeges
dolog, ami ma mind a fiataloknak,
mind a felnőtteknek hiányzik. Azt
mondtad: „Nem hagyunk időt a
zajban a csendnek, mert félünk a
magánytól, ebben pedig nap mint
nap el is fáradunk.” Ezt te mondtad,
Krisztina. Köszönöm! Azt szeretném
mondani nektek: e tekintetben ne
féljetek szembeúszni az árral,
találjatok mindennap időt a csendre,
hogy megálljatok és imádkozzatok.
Ma minden azt mondja nektek, hogy
gyorsnak, hatékonynak, gyakorlatilag
tökéletesnek kell lennetek, mint a
gépek! De, Drágáim, nem vagyunk
gépek! Aztán rájövünk, hogy gyakran
kifogy a benzin, és nem tudjuk, mit
tegyünk. Olyan jó, ha meg tudunk
állni tankolni, az akkumulátorokat
feltölteni. De vigyázzunk: ne
merüljünk el a saját



búskomorságunkban, ne merengjünk
a szomorúságainkon, ne
gondolkodjunk azon, hogy ki tette ezt
vagy azt velem, ne azzal
foglalkozzunk, hogyan viselkednek
mások; ez nem jó! Ez méreg, ezt ne
tegyétek!

A csend az a talaj, amelyen áldásos
kapcsolatokat lehet ápolni, mert
lehetővé teszi, hogy Jézusra bízzuk
azt, amit megélünk, hogy arcokat és
neveket vigyünk eléje, hogy
aggodalmainkat őrá bízzuk, hogy
bemutassuk neki barátainkat, és
elmondjunk értük egy imát. A csend
lehetőséget ad arra, hogy elolvassuk
az evangélium egy-egy oldalát, amely
az életünkhöz szól, hogy Istent
imádva a szívünkben békét találjunk.
A csend lehetővé teszi, hogy kézbe
vegyünk egy olyan könyvet, amelyet
nem kell elolvasnunk, de ami segít
abban, hogy az emberi lélekben
olvassunk, segít a természetet
megfigyelni, hogy ne csak az ember



által készített dolgokkal kerüljünk
kapcsolatba és felfedezzük a minket
körülvevő szépséget. De a csend nem
arra való, hogy a mobiltelefonokra és
a közösségi médiára tapadjunk; nem,
kérlek titeket: az élet valódi, nem
virtuális, nem egy képernyőn folyik,
hanem a világban! Az élet a világban
zajlik! Kérem, ne virtualizáljátok az
életet!

Ismétlem: ne virtualizáljátok az
életet, amely konkrét. Értitek?

A csend az ima ajtaja, az ima pedig a
szeretet ajtaja. Dóra, szeretnék
köszönetet mondani neked, mert úgy
beszéltél a hitről, mint egy szerelmi
történetről – szép ez, ez a te
tapasztalatod –, ahol mindennap
szembesülsz a kamaszkor
nehézségeivel, de tudod, hogy van
Valaki veled, van Valaki érted, és ez a
Valaki, Jézus, nem fél attól, hogy
veled győzze le az összes akadályt,
amellyel találkozol. Az ima segít



ebben, mert párbeszéd Jézussal,
ahogy a szentmise is találkozás vele,
a gyónás pedig az az ölelés, amelyet
tőle kapsz. Liszt Ferenc, a ti nagy
zeneszerzőtök jut eszembe.
Zongorájának tisztítása közben
találtak néhány rózsafüzérszemet,
amelyek talán beleestek a
hangszerbe, és eltörtek. Ez a nyom
arra enged következtetni, hogy egy-
egy kompozíció vagy fellépés előtt,
vagy talán egy rövid, elszórakoztató
zongorajáték közben is imádkozni
szokott: beszélt az Úrhoz, beszélt a
Szűzanyához arról, hogy mit szeret,
művészetét és tehetségét imádságba
helyezte el.

Az imádkozás nem unalmas dolog!
Mi tesszük unalmassá. Az imádság
találkozás, találkozás az Úrral: szép
ez! És amikor imádkozol, ne félj Jézus
elé vinni mindazt, ami a belső
világodban zajlik: a szeretetedet,
félelmeidet, problémáidat,
várakozásaidat, emlékeidet,



reményeidet, mindent, még a
bűneidet is! Ő mindent megért!

Az imádság életről szóló párbeszéd,
az imádság élet. Bertalan, ma nem
szégyellted azt, hogy nyíltan beszélj a
szorongásról, amely néha megbénít,
és a hit megtalálásának
küzdelmeiről. Nagyon szép, ha
megvan benned az igazság
bátorsága, ami nem azt jelenti, hogy
megmutatod, hogy soha nem félsz,
hanem hogy megnyílsz, és megosztod
gyarlóságaidat az Úrral és másokkal,
anélkül, hogy elrejtenéd, anélkül,
hogy másnak mutatnád magad,
anélkül, hogy álarcot viselnél.
Köszönöm a tanúságtételedet,
Bertalan, köszönöm! Az Úr, ahogy az
evangélium minden oldalon
elmondja nekünk, nem rendkívüli
emberekkel tesz nagy dolgokat,
hanem valódi, hozzák hasonlóan
korlátolt emberekkel. Ezzel szemben
azok, akik a saját képességeikre
hagyatkoznak és a látszat szerint



élnek, hogy úgy látsszék, a helyükön
vannak, távol tartják Istent a
szívüktől, mert a szívük egyedül
önmagukkal van tele. Jézus a
kérdéseivel, a szeretetével, a Lelkével
mélyünkre hatol, hogy igaz
emberekké tegyen bennünket. És ma
nagy szükség van az igaz emberekre!

Hadd mondjak nektek valamit:
tudjátok, milyen veszély fenyeget ma
bennünket? Hogy látszatemberek,
hamis emberek legyünk. Kérlek
benneteket, sose legyetek hamisak,
mindig igaz emberek legyetek, a
magatok igazságával! [Mondhatná
valaki:] „Ó, Atyám, szégyellem
magam, mert nem vagyok jó, tudod,
Atyám, ott vannak bennem a magam
csúnya dolgai…” Nézz előre, az Úrra,
légy bátor! Az Úr úgy szeret
bennünket, amilyenek vagyunk,
amilyenek most vagyunk, ilyennek
szeret bennünket! Légy bátor, és
menj előre! Ne ijedjetek meg a
nyomorúságaitoktól!



Ennek kapcsán megragadott az, amit
te, Tódor, elmondtál, kezdve a
neveddel, amelyet Boldog Romzsa
Tódor tiszteletére viselsz, aki nagy
hitvalló, és aki arra hív bennünket,
hogy ne éljünk félmegoldásokkal. Fel
akartál rázni, mondván, hogy a
missziós buzgalmat elaltatja
biztonságos és kényelemes életünk,
miközben innen nem túl távol
háború és szenvedés az úr. Íme, ez a
felhívás: vegyük kezünkbe életünket
azért, hogy segítsünk a világot
békességben élni.

Mindannyian tegyük fel magunknak
a kérdést: Én mit teszek másokért,
mit teszek a társadalomért, mit
teszek az Egyházért, mit teszek az
ellenségeimért? A saját érdekeimet
szem előtt tartva élek, vagy
kockáztatok másokért, érdekeimre
nem gondolva?

Kérlek benneteket, kérdezzünk rá,
hogy mennyire vagyunk önzetlenek,



mennyire vagyunk képesek szeretni,
Jézus példája szerint szeretni, vagyis
szeretni és szolgálni.

Kedves Barátaim, van még egy utolsó
dolog, amit szeretnék megosztani
veletek, egy jelenet az
evangéliumból, amely összefoglalja
azt, amiről beszéltünk. Másfél évvel
ezelőtt itt voltam az eucharisztikus
kongresszuson; János
evangéliumában, a hatodik
fejezetben van egy gyönyörű
eucharisztikus történet, amelynek
középpontjában egy fiatalember áll.
Egy fiatalember, aki a tömegben
Jézust hallgatta. Valószínűleg tudta,
hogy ez sokáig fog tartani, és
előrelátó volt: ebédet vitt magával –
talán ti is hoztatok magatokkal
szendvicset? Jézus megszánja a
tömeget, és jól akarja lakatni őket –
több mint ötezren voltak –, ezért a
maga módján kérdéseket tesz fel a
tanítványoknak, hogy felszabadítsa
energiáikat. Megkérdi egyiküket,



hogy miként lakassa jól a sokaságot,
és egy „könyvelői” válasz érkezik:
„Kétszáz dénár árú kenyér sem elég,
hogy csak egy kevés jusson is
mindenkinek” (Jn 6,7). Mintha azt
mondaná: ez matematikailag
lehetetlen. Eközben egy másik
meglátja ezt a fiút, és megjegyzi, de
ismét pesszimistán: „Van itt egy fiú,
akinek van öt árpakenyere és két
hala, de mi az ennyinek?” (Jn 6,9).
Ennyi, ez az öt kenyér és két hal
azonban elég Jézusnak, hogy
véghezvigye a kenyérszaporítás híres
csodáját. Ugyanígy, a mi kis dolgaink,
a bűneink is, elegendőek Jézusnak.
És mit kell tennünk? Jézus kezébe
kell helyeznünk: ennyi elég!

Az evangélium azonban nem említ
meg egy részletet, melyet inkább a
képzeletünkre bíz: hogyan vették rá
a tanítványok azt a fiatalembert,
hogy odaadja mindenét? Talán
megkérték, hogy adja oda az ebédjét,
ő pedig körülnézett, és látta, hogy



több ezer ember van itt. És talán
hozzájuk hasonlóan ő is azt
válaszolta: „Nem elég, miért kértek
engem, inkább a ti dolgotok, akik
Jézus tanítványai vagytok, az, hogy
gondoskodjatok erről? Ki vagyok
én?” Aztán talán azt mondták neki,
hogy maga Jézus kéri ezt. És ő
rendkívüli dolgot tesz: megbízik
bennük. Ez a fiatalember, aki hozott
magának ebédrevalót, bízik bennük:
mindent odaad, semmit sem tart meg
magának. Azért jött, hogy Jézustól
kapjon, és azon kapja magát, hogy ő
az, aki Jézusnak ad. De így történik
meg a csoda. A megosztásból
születik: a Jézus által véghez vitt
megsokszorozás akkor kezdődik,
hogy az a fiatalember megosztja vele
és másokkal azt, amije van. Annak a
fiatalembernek a keveséből Jézus
kezében sok lesz. Íme, ide vezet a hit:
az adakozás szabadságához, a
nagylelkűség lelkesedéséhez, a
félelmek legyőzéséhez, az önmagunk
kockára tételéhez!



Barátaim, ti mind értékesek vagytok
Jézus számára, és számomra is! Ne
feledjétek, hogy senki sem veheti át
helyeteket a világ történelmében, az
Egyház történelmében: senki sem
veheti át helyeteket! Senki sem képes
arra, amire csak ti vagytok képesek.

Segítsünk egymásnak elhinni, hogy
szeretnek bennünket, és értékesek
vagyunk, hogy nagy dolgokra
vagyunk teremtve. Imádkozzunk
ezért, és bátorítsuk egymást ebben!
És ne feledkezzetek meg arról, hogy
imádkozzatok értem is. Köszönöm!

Forrás: https://www.magyarkurir.hu/
haz...

2023. április 30., vasárnap

Szentmise a Kossuth téren

https://www.magyarkurir.hu/hazai/ferenc-papa-fiatalokhoz-aki-mer-az-nyer-bator-krisztus-kovetes-utjan-jarjatok
https://www.magyarkurir.hu/hazai/ferenc-papa-fiatalokhoz-aki-mer-az-nyer-bator-krisztus-kovetes-utjan-jarjatok


Jézusnak a mai evangéliumi szakasz
végén elhangzó szavai összefoglalják
küldetésének lényegét: „Én azért
jöttem, hogy életük legyen és
bőségben legyen” (Jn 10,10). Így tesz
a jó pásztor: életét adja juhaiért.
Jézus tehát, mint egy pásztor, aki a
nyáját keresi, azért jött, hogy
megkeressen minket, amikor
elveszettek voltunk; eljött mint
pásztor, hogy kiragadjon minket a
halálból; mint olyan pásztor, aki
ismeri és végtelen gyengédséggel
szereti juhait – aki az Atya nyájába
vezetett és az ő gyermekeivé tett
minket.

Szemléljük hát a Jó Pásztor képét, és
időzzünk el két cselekedeténél,
melyeket az evangélium szerint a
juhaiért tesz: először nevükön
szólítja, majd pedig kivezeti őket.

1. Először is „nevükön szólítja
juhait” (Jn 10,3). Üdvösségünk
történetének kezdetén nem mi



állunk, nem a mi érdemeink,
képességeink, eszközeink; a
kiindulópont Isten hívása, az ő
vágyakozása utánunk, hogy elérjen
minket, az ő értünk érzett
aggodalma, az ő irgalmának bősége,
amellyel meg akar menteni a bűntől
és a haláltól, hogy életet adjon
bőségben és vég nélküli örömöt.
Jézus az emberiség jó pásztoraként
jött, hogy nevünkön szólítson és
hazavezessen minket. Ezért mi
hálatelt szívvel emlékezhetünk meg
az ő szeretetéről, amit már akkor
tanúsított irántunk, amikor még
távol voltunk tőle. Igen, miközben
„mi mindnyájan, mint a juhok,
tévelyegtünk”, és „ki-ki a maga útjára
tért” (Iz 53,6), ő magára vette
gyarlóságainkat, és maga hordozta
vétkeink terhét, hogy visszavigyen
minket az Atya szívéhez. Így
hallottuk Péter apostoltól a
Szentleckében: „Olyanok voltatok
ugyanis, mint a tévelygő juhok, de
most megtértetek lelketek



pásztorához és oltalmazójához” (1Pt
2,25). És még ma is, minden
élethelyzetünkben, mindabban, ami
a szívünket nyomja, a
veszteségeinkben, a félelmeinkben, a
vereség időnként ránk törő
érzésében, a szomorúság
börtönében, ami azzal fenyeget, hogy
elveszi a szabadságunkat, ő hív
minket. ó Pásztorként jön, és
nevünkön szólít minket, hogy
elmondja, az ő szemében milyen
értékesek vagyunk. Jön, hogy
meggyógyítsa sebeinket és magára
vegye gyengeségeinket, hogy az ő
nyájában egységre hívjon minket és
megismerjük az Atyát és egymást.

Testvérek, ahogy ma reggel itt
vagyunk, érezzük meg annak
örömét, hogy Isten szent népe
vagyunk: mindannyian az ő
meghívásából születünk; ő gyűjtött
egybe minket, és ezért vagyunk az ő
népe, az ő nyája, az ő Egyháza. Azért
hívott itt egybe minket,



különbözzünk bár egymástól és
tartozzunk bár különböző
közösségekhez, hogy szeretetének
nagysága mégis egyetlen ölelésben
egyesítsen minket. Olyan szép, ahogy
most együtt vagyunk: püspökök és
papok, szerzetesek és világi hívők;
olyan jó, hogy ezt az örömöt más
keresztény felekezetek küldötteivel, a
zsidó közösség vezetőivel, a civil
szervezetek képviselőivel és a
diplomáciai testülettel is
megoszthatjuk. Ez a katolicitás:
mindannyiunkat, akiket a Jó Pásztor
név szerint szólított meg, arra hívott,
hogy szeretetét befogadjuk és
továbbadjuk, hogy az ő nyáját
befogadóvá tegyük és sohasem
kirekesztővé. És ezért mindannyian
arra kaptunk meghívást, hogy
ápoljuk a testvériség és az
együttműködés kötelékeit, megoszlás
nélkül, anélkül, hogy közösségünket
saját tulajdonunknak tekintenénk,
anélkül, hogy elmerülnénk a saját
területünk védelme fölötti



aggódásban, hanem megnyílva a
kölcsönös szeretet előtt.

2. Miután a Pásztor nevén szólította
juhait, „kivezeti őket” (Jn 10,3).
Először a nyájba tereli őket a
meghívás által, most pedig kivezeti
őket. Isten először az ő családjába
gyűjt össze minket, hogy az ő népévé
váljunk, majd pedig elküld a világba,
hogy bátran és félelem nélkül az
örömhír hirdetőivé, a minket
megújító Szeretet tanúivá váljunk.
Ezt a mozgást – belépni és kilépni –
egy másik, Jézus által használt képpel
is megragadhatjuk, mégpedig a kapu
képével. Ő azt mondja: „Én vagyok a
kapu. Aki rajtam keresztül megy be,
üdvözül, ki-be jár és legelőt talál” (Jn
10,9). Hallgassuk meg újra
figyelmesen: bemegy és kijön. Jézus a
kapu, amely szélesre tárult, hogy
beléphessünk az Atya közösségébe és
megtapasztalhassuk irgalmát; de
mint köztudott, a nyitott kapu
nemcsak arra szolgál, hogy



belépjünk valahová, hanem arra is,
hogy elhagyjuk azt a helyet, ahol
vagyunk. Így hát, miután
visszavezetett minket Isten karjai
közé és az Egyház közösségébe, Jézus
az a kapu, amely a világba irányít
minket: arra buzdít, hogy menjünk
ki, és találkozzunk testvéreinkkel.
Jegyezzük meg jól: mindannyian –
senkit sem kizárva ebből a
„mindannyian”-ból – erre kaptunk
meghívást: hogy kilépjünk a
komfortzónánkból, és legyen
bennünk bátorság eljutni az összes
perifériára, ahol szükség van az
evangélium világosságára (vö. 
Evangelii gaudium apostoli buzdítás,
20).

Testvérek, a „kifelé” lét azt jelenti,
hogy Jézushoz hasonlóan
mindannyian nyitott kapukká
válunk. Szomorú és fájdalmas zárt
kapukat látni: önzésünk zárt kapuit
azok előtt, akikkel nap mint nap
elmegyünk egymás mellett;



individualizmusunk zárt kapuit egy
olyan társadalomban, amely sokakat
azzal fenyeget, hogy elsorvasztja őket
a magány; a szenvedők és a
szegénységben élők iránti közönyünk
zárt kapuit; a zárt kapukat azokkal
szemben, akik idegenek, mások,
menekültek, szegények. Végül pedig
egyházi közösségeink zárt kapuit:
bezárkózva magunk közé,
bezárkózva a világ előtt, bezárkózva
azok előtt, akik „nincsenek rendben”,
bezárkózva azok előtt, akik Isten
bocsánatára vágynak. Testvérek,
kérlek benneteket: nyissuk ki a
kapukat! Próbáljunk mi is –
szavakkal, gesztusokkal, hétköznapi
tettekkel – olyanok lenni, mint Jézus:
nyitott kapuk, olyan kapuk,
amelyeket senki előtt nem csapnak
be, olyan kapuk, amelyeken
mindenki beléphet és
megtapasztalhatja az Úr szeretetének
és megbocsátásának szépségét.



Ezt különösen magamnak, illetve
püspök- és paptestvéreimnek
ismétlem: nekünk, pásztoroknak.
Mert a pásztor, mondja Jézus, nem
rabló és nem tolvaj (vö. Jn 10,8),
vagyis nem él vissza a szerepével,
nem nyomja el a rábízott nyájat, nem
„lopja el” a teret világi testvéreitől,
nem gyakorol merev tekintélyt.
Testvérek, bátorítsuk egymást, hogy
egyre inkább nyitott kapuk legyünk:
Isten kegyelmének „segítői”,
szakértői a közelségnek, akik készek
felajánlani az életüket, ahogyan Jézus
Krisztus, a mi Urunk és mindenünk,
aki kitárt karokkal tanít minket a
kereszt trónusáról és napról napra
megmutatja nekünk az értünk
megtört élő kenyeret az oltáron. És
mondom ezt a világi testvéreknek, a
katekétáknak, a lelkipásztori
munkatársaknak, a politikai és
társadalmi felelősséget viselőknek, és
azoknak is, akik egyszerűen csak
élik, néha nehézségek árán a
mindennapi életüket: legyetek nyitott



kapuk. Engedjük be szívünkbe az élet
Urát, az ő igéjét, aki vigasztal és
gyógyít, utána pedig lépjünk ki, és
váljunk mi magunk is nyitott
kapukká a társadalomban! Legyünk
nyitottak és befogadóak egymás felé,
hogy segítsük Magyarországot a
testvériség és a béke útján
növekedni.

Szeretteim, Jézus, a Jó Pásztor
nevünkön szólít minket, és végtelen
gyengédséggel gondoskodik rólunk.
Ő a kapu, és aki őrajta keresztül lép
be, annak örök élete van: ő a mi
jövőnk, a „bőséges élet jövője” (vö. Jn
10,10). Ezért soha ne csüggedjünk el,
soha ne engedjük, hogy
megfosszanak minket attól az
örömtől és békességtől, amelyet ő
adott nekünk, ne zárkózzunk be a
problémákba vagy a fásultságba!
Hagyjuk, hogy a mi Pásztorunk
kísérjen minket: vele az új élet
fényében ragyogjon az életünk, a



családjaink, keresztény közösségeink
és egész Magyarország!

Forrás: https://www.magyarkurir.hu/
haz...

Regina Caeli

Köszönöm Erdő bíboros úr szavait.
Köszöntöm Köztársasági Elnök
Asszonyt, Miniszterelnök Urat és a
társadalmi élet jelen lévő képviselőit.
Mivel hamarosan visszatérek
Rómába, szeretném kifejezni
hálámat püspöktestvéreim, a
lelkipásztorok, a szerzetesek és
szerzetesnők és az egész szeretett
magyar nép felé azért a fogadtatásért
és szeretetért, amelyet ezekben a
napokban megtapasztaltam. És
kifejezem hálámat azoknak, akik
messziről jöttek ide, és azoknak, akik
oly sokat dolgoztak ezért a
látogatásért. Mindannyiótoknak
mondom: köszönöm, Isten fizesse
meg! Külön is szeretnék
megemlékezni a betegekről és az

https://www.magyarkurir.hu/hazai/ferenc-papa-kossuth-teren-valjunk-nyitott-kapukka-tarsadalomban
https://www.magyarkurir.hu/hazai/ferenc-papa-kossuth-teren-valjunk-nyitott-kapukka-tarsadalomban


idősekről, azokról, akik nem tudtak
itt lenni, azokról, akik egyedül érzik
magukat, és azokról, akik
elvesztették az Istenbe vetett hitüket
és az életbe vetett reményüket. Közel
vagyok hozzátok, imádkozom
értetek, és megáldalak benneteket.

Köszöntöm a diplomatákat és a más
keresztény felekezetekhez tartozó
testvéreket. Köszönetet mondok
jelenlétetekért, és azért, hogy ebben
az országban a különböző
felekezetek és vallások kapcsolatban
vannak egymással és kölcsönösen
támogatják egymást. Erdő bíboros úr
azt mondta, hogy „a nyugati
kereszténység keleti határán élünk
ezer éve”. Olyan szép, hogy a határok
nem elválasztó vonalakat jelentenek,
hanem kapcsolódási pontokat; és
hogy a Krisztusban hívők azt a
szeretetet helyezik előtérbe, amely
egymással összeköt, és nem a
történelmi, kulturális és vallási
különbségeket, amelyek egymástól

https://www.magyarkurir.hu/hirek/erdo-peter-koszonete-ferenc-papanak-kossuth-teri-szentmise-vegen
https://www.magyarkurir.hu/hirek/erdo-peter-koszonete-ferenc-papanak-kossuth-teri-szentmise-vegen


elválasztanak. Az evangélium egyesít
bennünket, és azáltal, hogy
visszatérünk a forráshoz, a
keresztények útja Jézus, a Jó Pásztor
akarata szerint folytatódik, akinek az
a szándéka, hogy egy nyájban
egyesüljünk. 

Forduljunk most a Szűzanyához. Őrá
bízok minden magyart, a Magyarok
Nagyasszonyára, akit királynőként és
patrónaként hívtok segítségül. És
innen, e nagyszerű városból és e
nemes országból az ő szívére
szeretném bízni az európai
kontinens hitét és jövőjét, amelyre e
napokban sokat gondoltam,
különösképpen a béke ügyét. Szent
Szűz, tekints a különösen sokat
szenvedő népekre! Tekints
különösen a szomszédos, meggyötört
ukrán népre, és az orosz népre,
neked szentelt népeidre! 

Te, aki a Béke Királynője vagy, öntsd
az emberek és a népek vezetőinek



szívébe a vágyat, hogy a békét
építsék, hogy a következő
nemzedékeknek a remény jövőjét
nyújtsák, ne a háborút; egy
bölcsőkkel és nem sírokkal teli jövőt;
egy testvérekkel és nem falakkal teli
világot!

Reád tekintünk, Istennek szent anyja:
Jézus feltámadása után te kísérted a
keresztény közösség első lépéseit, az
imádságban egységessé és
állhatatossá téve őket (vö. ApCsel
1,14). Így tartottad össze a hívőket,
engedelmes és segítő példáddal
őrizve az egységet. Hozzád
imádkozunk az Egyházért
Európában, hogy újra megtalálja az
imádság erejét, hogy újra felfedezze
a te alázatodat és
engedelmességedet, a tanúságtétel
lelkesedését és az igehirdetés
szépségét. Reád bízzuk ezt az
Egyházat és ezt az országot. Te, aki
Fiad feltámadásának örvendeztél,
töltsd el szívünket az ő örömével. 



Kedves testvéreim, azt kívánom
nektek, hogy Krisztus örömét
terjesszétek: Isten éltessen
benneteket! Hálás vagyok nektek
ezekért a napokért, a szívemben
hordozlak benneteket, és kérlek,
hogy imádkozzatok értem. Isten, áldd
meg a magyart!

Forrás: https://www.magyarkurir.hu/
haz...

Találkozó az egyetemi és a
kulturális élet képviselőivel a
Pázmány Péter Katolikus Egyetem
Információs Technológiai és
Bionikai Karán

Kedves Testvérek, jó napot kívánok!

Köszöntöm mindnyájukat, és
köszönöm az elhangzott szép
szavakat, amelyekre rövidesen
kitérek. Ez a magyarországi
látogatásom utolsó találkozója, és
hálás szívvel idézem fel a Duna
folyását, amely összeköti és egyesíti

https://www.magyarkurir.hu/hazai/krisztus-oromet-terjesszetek-ferenc-papa-szavai-kossuth-teri-szentmise-vegen
https://www.magyarkurir.hu/hazai/krisztus-oromet-terjesszetek-ferenc-papa-szavai-kossuth-teri-szentmise-vegen


ezt az országot sok más országgal,
nemcsak földrajzi, hanem történelmi
értelemben is. A kultúra bizonyos
értelemben olyan, mint egy nagy
folyó: összeköt, átfolyik az élet és a
történelem különböző területein,
összeköti azokat, és lehetővé teszi,
hogy az ember eligazodjon a
világban, magához öleljen távoli
országokat és vidékeket, csillapítja az
elme szomját, öntözi a lelket, és
gyarapítja a társadalmat. Maga a
kultúra szó a colere (coltivare), a
megművelni igéből ered: a tudás
mindennapi vetést jelent, amely a
valóság barázdáiba hullva
gyümölcsöt terem.

Száz évvel ezelőtt Romano Guardini,
a híres értelmiségi, aki a hit embere
volt, egy, a vizeinek köszönhetően
különlegesen szép vidéken járva
értékes kulturális felismerésre jutott.
Ezt írta: „Ezekben a napokban
jobban megértettem, mint valaha,
hogy a tudásnak két formája van […],



az egyik arra késztet, hogy
elmerüljünk a tárgyban, és annak
környezetében, hogy az ember, aki a
tudást keresi, megpróbáljon benne
élni; a másik ezzel szemben
összegyűjti a dolgokat, szétbontja
őket, dobozokba rendezi őket,
uralmat és birtokot szerez felettük,
uralkodik rajtuk” (Lettere dal Lago di
Como. La tecnica e l’uomo [Levelek a
Comói-tótól. A technika és az ember],
Morcelliana, Brescia, 2022, 55).
Megkülönbözteti az alázatos és
kapcsolatot teremtő tudást, amely
olyan, mint „az uralkodás, mely a
szolgálat révén valósul meg; a
természet szerinti teremtés, amely
nem lép át a megállapított
határokon” (57. o.), az ismeret egy
másik módjától, amely „nem
megfigyel, hanem elemez […], már
nem merül el a tárgyban, hanem
megragadja azt” (56. o.).

A megismerésnek ebben a második
módjában „az energiák és az



anyagok egyetlen cél felé haladnak: a
gép felé” (58. o.), és „így az élőlény
leigázásának technikája fejlődik
ki” (59–60. o.). Guardini nem
démonizálja a technológiát, amely
jobb életet és kommunikációt tesz
lehetővé, és számos előnnyel jár, de
figyelmeztet annak kockázatára,
hogy az élet szabályozó elvévé, ha
nem uralkodójává válhat. Ebben az
értelemben felismer egy nagy
veszélyt: „Az ember elveszíti mindazt
a belső kötődését, amely a
természettel összhangban álló
egységes mértéket és kifejezési
formákat biztosít számára”, és
„miközben belső lényében
körvonalak, mérték- és irány
nélkülivé vált, önkényesen határozza
meg céljait és az általa uralt
természeti erőket azok
megvalósítására kényszeríti” (60. o.).
Az utókornak pedig egy nyugtalanító
kérdést hagy hátra: „Mi lesz az
élettel, ha ilyen igába kerül? […] Mi
lesz […], ha szembekerülünk a



technológia uralkodó kényszerével?
Az élet mára már a gépek
rendszerébe van foglalva. […] Egy
ilyen rendszerben megmaradhat-e az
élet életnek?” (61. o.).

Maradhat-e élet az élet? Ezt a
kérdést, különösen is itt, ahol az
információs technológiát és a
„bionika tudományát” kutatják,
helyénvaló feltenni. Valóban, amit
Guardini felismert, az ma is
nyilvánvalónak látszik: gondoljunk
csak az ökológiai válságra, melynek
során a természet egyszerűen csak
reagál arra az eszközszerű
bánásmódra, ahogyan kezeljük.
Gondoljunk a korlátok hiányára, a
„meg tudod tenni, tehát szabad”
logikájára. Gondoljunk arra a
törekvésre is, amely nem az embert
és kapcsolatait, hanem az embert
mint a saját igényeire összpontosító,
nyereséget hajszoló és a valóságot
mohón megragadni vágyó egyént
állítja a középpontba. És gondoljunk



ennek folyományaként a közösségi
kötelékek elsorvadására, aminek
következtében a magány és a félelem
úgy tűnik, hogy egzisztenciális
élethelyzetből társadalmi
élethelyzetté lesz. Hány és hány
elszigetelt, nagyon „közösségi” és
kevésbé közösségi ember él
közöttünk, akik mintegy ördögi
körben a technológia vigaszaihoz
folyamodnak, hogy kitöltsék azt az
ürességet, amelyet éreznek, és egyre
eszeveszettebben kergetik ezeket,
miközben a kegyetlen kapitalizmus
rabszolgái lesznek, és saját
gyengeségeik még fájdalmasabbá
válnak abban a társadalomban,
amelyben a külső gyorsaság kéz a
kézben jár a belső törékenységgel. Ez
a dráma! Ezzel nem akarok
pesszimizmust kelteni – ez ellentétes
lenne azzal a hittel, amelyet
örömmel vallok –, hanem
elgondolkodni szeretnék a „létezés és
a birtoklás önhittségén”, amelyet
Homérosz már az európai kultúra



hajnalán is fenyegetésként ismert fel,
és amelyet a technokrata paradigma
tovább súlyosbít, az algoritmusok
olyasféle használatával, amely
emberség további szétesésének
veszélyét jelentheti.

Egy általam már többször idézett
műben, A világ ura című regényében
Robert Benson megállapítja, hogy
„különbség van külső és belső
nagyság között és hogy nagy hatású
külső nem zár ki jelentéktelen
belsőt” (Budapest, 1912, 21. o.).
Ebben, a több mint egy évszázaddal
ezelőtt született, bizonyos
értelemben „prófétai” könyvben egy
olyan jövőt írnak le, amelyet a
technológia ural, és amelyben a
haladás nevében mindent
uniformizálnak: mindenütt új
„humanizmust” hirdetnek, mely
eltörli a különbségeket, megszünteti
a nemzeteket, és eltörli a vallásokat.
Eltörli a különbségeket, az összeset!
Az ellentétes ideológiák



homologizációba torkollnak, mely
ideológiailag gyarmatosít. Ez a
dráma, az ideológiai gyarmatosítás!
A gépekkel kapcsolatba kerülő ember
egyre inkább egysíkúvá válik,
miközben a közösségi élet szomorúvá
és ritkává lesz. Ebben a Benson által
leírt fejlett, de komor világban, ahol
mindenki érzéketlennek és érzés
nélkülinek tűnik, kézenfekvő a
betegek leselejtezése és az eutanázia
alkalmazása, valamint a nemzeti
nyelvek és kultúrák eltörlése az
egyetemes béke érdekében, ami a
valóságban a beleegyezés
kierőszakolásán alapuló üldözéssé
válik, olyannyira, hogy az egyik
főszereplő megállapítja: „a világ
csodálatosan élénknek látszik, de
mintha minden ideges volna, mintha
felforrna” (122. o.).

Azért vállalkoztam erre a komor
vizsgálódásra, mert a kultúra és az
egyetem szerepe ebben a
kontextusban érvényesül a



legjobban. Az egyetem ugyanis,
amint azt már a neve is jelzi, az a
hely, ahol a gondolat születik,
növekszik és érlelődik, nyitott és
szimfonikus; nem egyhangú, nem
zárt, hanem nyitott és szimfonikus. 

Ez az a „templom”, ahol a tudás arra
hivatott, hogy kiszabaduljon a
birtoklás és felhalmozás szűk
korlátai közül, hogy kultúrává váljon,
vagyis „művelése” legyen az
embernek és az őt megalapozó
viszonyoknak: a természetfelettivel,
a társadalommal, a történelemmel, a
teremtéssel.

A II. Vatikáni Zsinat ezzel
kapcsolatban megállapítja, hogy „a
kultúrának a személyiség teljes
tökéletesedését, a közösség és az
egész emberi nem javát kell
szolgálnia. Éppen ezért úgy kell
kiművelni a szellemet, hogy
fokozódjék benne a képesség a
csodálatra, a lényeglátásra, a



szemlélődésre, az önálló
ítéletalkotásra, továbbá a vallási,
erkölcsi és szociális érzék
kifejlesztésére” (Gaudium et spes
lelkipásztori konstitúció, 59.). Már az
ókorban azt mondták, hogy a
filozofálás kezdete a csodálkozás, az
elcsodálkozás képessége. Ebben az
összefüggésben nagyon nagyra
értékelem szavaitokat. Így az Ön
szavait is, Főtisztelendő Rektor Úr,
amelyek szerint „minden igazi
tudósban van tehát valami az
írástudóból, a papból, a prófétából és
a misztikusból”, és „nemcsak érteni
vágyunk a tudomány segítségével,
hanem helyesen cselekedni is, vagyis
emberséges, szolidáris civilizációt,
fenntartható kultúrát, környezetet
építeni. Csak alázatos szívvel
mehetünk fel nemcsak az Úr, de a
tudomány hegyére is.”

Így igaz: a nagy tudósok szerények. 
Az élet titka viszont csak azok előtt
tárul fel, akik tudják, hogyan kell a kis



dolgokat megragadni. Ebből a
szempontból gyönyörű volt, amit 
Dorottya mondott nekünk: „Újabb és
újabb apróságokat felfedezve
merülünk el Isten művének
komplexitásában.” Így értelmezve a
kultúra valóban a humanitás
megőrzését jelenti. Elmélyül a
szemlélődésben és olyan embereket
formál, akik nincsenek kiszolgáltatva
a pillanatnyi divatnak, hanem
szilárdan meggyökereznek a dolgok
valóságában. Olyan embereket, akik
a tudomány alázatos tanítványaiként
érzik, hogy nyitottnak és
kommunikatívnak kell lenniük, nem
pedig merevnek és harciasnak. Akik
szeretik a kultúrát, valójában soha
nem érzik, hogy célba értek volna és
a helyükön lennének, hanem
egészséges nyugtalanságot
hordoznak magukban. Olyanok, akik
kutatnak, kérdeznek, kockáztatnak és
felfedeznek; tudják, hogyan lépjenek
ki saját biztonságukból, hogy
alázatosan közel merészkedjenek az



élet misztériumához, ami
nyugtalansággal, nem pedig
megszokással jár; akik nyitottak más
kultúrák felé, és érzik a tudás
megosztásának szükségességét. Ez az
egyetem szellemisége, és köszönöm,
hogy ezt úgy élik meg, ahogyan
Major professzor úr megfogalmazta:
milyen szép dolog is az
együttműködés más oktatási
szervezetekkel közös kutatási
programok révén, és az is, hogy a
világ más régióiból, például a Közel-
Keletről, különösen a meggyötört
Szíriából érkező hallgatókat
fogadnak. Azáltal, hogy az ember
nyit mások felé, jobban megismeri
önmagát. A nyitottság, a mások felé
való megnyílás olyan, mint egy tükör:
jobban megismerem magam általa.

A kultúra elvezet minket önmagunk
megismeréséhez. Erre emlékeztet a
klasszikus ókor gondolkodása,
amelynek sosem szabad
elhalványulnia. A delphoi jósda híres



szavai jutnak eszünkbe: „Ismerd meg
önmagad!” Ez az egyik
kulcsgondolat, amelyet búcsúzóul
rátok szeretnék bízni. De mit is jelent
megismerni önmagadat? Azt jelenti,
hogy fel kell ismernünk határainkat,
és ebből következően meg kell
fékeznünk önelégültségben
gyökerező önhittségünket. Ez
hasznos számunkra, mert elsősorban
azáltal, hogy magunkat
teremtményként ismerjük fel, válunk
alkotóvá és merülünk el a világban,
ahelyett, hogy uralnánk azt. És
miközben a technokrata gondolkodás
a határokat nem ismerő haladást
hajszolja, az ember valójában
törékeny, és gyakran épp a határain
érti meg, hogy Istentől függ, és hogy
össze van kapcsolva másokkal és a
teremtéssel. A delphoi jósda felirata
tehát egy olyan megismerésre hív
bennünket, amely az alázatból, a
korlátból, a korlátot elfogadó
alázatból kiindulva fedezi fel
csodálatos lehetőségeit, amelyek



messze túlmutatnak a technológia
lehetőségein. Önmagunk
megismerése máshogy fogalmazva
arra szólít fel, hogy egy erényes
dialektikába integráljuk az ember
törékenységét és nagyságát. Ennek az
ellentétnek a csodájából születik a
kultúra: soha nem megelégedett,
mindig kereső, nyugtalan és
közösségi, végességében fegyelmezett
és az abszolútumra nyitott. Kívánom,
hogy az igazság ezen izgalmas
felfedezésének művelői legyetek!

A másik kulcsgondolat pedig épp az
igazságra utal. Ez Jézus Krisztus
egyik mondata: „Az igazság szabaddá
tesz titeket” (Jn 8,32).
Magyarországon egymást követték
azok az ideológiák, amelyek
igazságként mutatkoztak be, de
szabadságot nem adtak. És ez a
veszély ma sem szűnt meg: gondolok
itt a kommunizmusból a
konzumizmusba való átmenetre.
Mindkét „izmus” közös vonása a



szabadság hamis eszméje; a
kommunizmus „szabadsága” olyan
„szabadság” volt, amelyet
rákényszerítettek az emberekre,
amelyet kívülről korlátoztak,
amelyben mások döntöttek; a
konzumizmus „szabadsága” pedig
egy szabadelvű, hedonista,
önelégedett „szabadság”, amely a
fogyasztás és a tárgyak rabszolgáivá
tesz bennünket. Milyen könnyű
eljutni a gondolkodásra mért
korlátoktól, ami a kommunizmusé, a
saját magunk korlátok nélküli
elgondolásához, ami a
konzumizmusé! A korlátolt
szabadságból egy korlátok nélküli
szabadságba. Jézus viszont kiutat
kínál, amikor azt mondja, hogy az az
igaz, ami az embert felszabadítja,
ami az embert a függőségeiből és
bezárkózásaiból kiszabadítja. Ennek
az igazságnak a kulcsa a szeretettől
soha el nem szakadó, kapcsolatban
maradó, alázatos és nyitott, konkrét
és közösségi, bátor és alkotó



megismerés. Ez az, aminek a
művelésére az egyetemek hivatottak,
és amit a hitnek táplálnia kell. Ezért
kívánom, hogy ez és minden más
egyetem az egyetemesség és a
szabadság központja, a humanizmus
termékeny műhelye és a remény
laboratóriuma legyen. Szívemből
adom áldásomat, és köszönetet
mondok azért, amit tesztek.
Köszönöm!

Forrás: https://www.magyarkurir.hu/
fer...

Libreria Editrice Vaticana /
Rome Reports

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hu-hu/article/a-szentatya-apostoli-
latogatas-magyarorszagon/ (2026.01.16.)

https://www.magyarkurir.hu/ferenc-papa/ferenc-papa-az-egyetemi-es-kulturalis-elet-kepviseloihez-az-igazsag-kulcsa-megismeres
https://www.magyarkurir.hu/ferenc-papa/ferenc-papa-az-egyetemi-es-kulturalis-elet-kepviseloihez-az-igazsag-kulcsa-megismeres
https://opusdei.org/hu-hu/article/a-szentatya-apostoli-latogatas-magyarorszagon/
https://opusdei.org/hu-hu/article/a-szentatya-apostoli-latogatas-magyarorszagon/
https://opusdei.org/hu-hu/article/a-szentatya-apostoli-latogatas-magyarorszagon/

	Ferenc pápa Magyarországon

