
opusdei.org

A szabadság felé

„A szabadság – paradox módon
– a szolgálatban teljesedik ki” –
állítja e cikk, melynek témája a
szabadság a keresztény ember
életében, amely az Isten iránti
szeretetben válik egyre
érettebbé.

2013.10.09.

Nincs jobb annál, mint magunkat
szeretetből Isten szolgáinak tudni.
Mert ettől a pillanattól kezdve nem
vagyunk többé szolgák, hanem
baráttá, Isten gyermekeivé válunk. A
különbség pedig abban mutatkozik



meg, hogy így a világ tisztességes
elfoglaltságait ugyanolyan
lelkesedéssel és vággyal közelítjük
meg, mint a többiek, de mély lelki
békével, örömmel és derűsen még az
ellentmondások idején is. Mert
bizalmunkat nem abba helyezzük, ami
történik, hanem abba, ami
mindörökké megmarad, nem a
szolgáló fiai vagyunk, hanem a
szabad asszonyéi (Gal 4,31).[1]

A szabadság – paradox módon – a
szolgálatban teljesedik ki. Ezzel
szemben az abszolút, vagyis az
Istentől, a többi embertől és
bármilyen korláttól független
szabadság követelése végül oda
vezet, hogy az ember térdre borul a
pénz, a hatalom, a siker vagy más
többé-kevésbé csillogó bálványok
előtt, amelyek ugyanakkor
változékonyak és értéktelenek.

„Az ember szabadsága egy
korlátozott lény szabadsága,



ennélfogva maga is korlátozott. Csak
úgy birtokolhatjuk mint megosztott
szabadságot a szabadságok
közösségében: a szabadság csak
akkor tud fejlődni, ha úgy élünk,
ahogy kell, másokkal együtt és
másokért.”[2]

Szükségünk van másokra, nemcsak
azért, amit mi kapunk tőlünk, hanem
mert azért létezünk, hogy adjunk.
Senki sem növekedhet úgy, hogy
figyelmen kívül hagyja a körülötte
lévők szükségleteit. A férj úgy
valósítja meg magát, hogy szolgál a
feleségének és a gyermekeinek, és
ugyanez áll a feleségre is. Az ügyvéd
úgy gyakorolja a hivatását, hogy az
ügyfeleit és a közjót szolgálja. A beteg
az orvos kezére bízza magát, az
orvos pedig a betegek gyógyításának
szenteli az idejét… Mert ki nagyobb,
aki az asztalnál ül, vagy aki
felszolgál? Nyilván az, aki az
asztalnál ül. Én mégis úgy vagyok



köztetek, mintha a szolgátok volnék.
[3]

Az a szolgálat, amelyet Krisztus kér a
tanítványaitól, nemcsak azt jelenti,
hogy adni kell valamit, hanem saját
magunkat kell odaadni, radikálisan
latba kell vetni a szabadságunkat.
XVI. Benedek pápa így írt erről első
enciklikájában: „A másik ember
szükségében és szenvedésében való
személyes, benső részvétel önmagam
odaadásává válik: hogy az ajándék
ne alázza meg a másikat, nemcsak
valamit kell adnom magamból,
hanem egész valómat kell odaadnom
neki, mint személynek kell az
odaadásban jelen lennem.”[4]

Teljesen, mindenestül odaadni
magam azt jelenti, hogy odaadom a
szabadságomat: odaadom
szeretetből. Amikor szeretetből
odaadjuk a szabadságunkat, nagyobb
mértékben képessé válunk a
szeretetre és az odaadásra, és ennek



folytán szabadabbak leszünk. Ez a
személyes odaadás játéka: adni
anélkül, hogy veszítenénk, mi több,
nyerni, miközben adunk.

Amikor az ember a szabadságát
teljesen leteszi Isten kezébe, és nem
akar más biztosítékot, csak
megérteni és megtenni Isten
akaratát, akkor jutalomként elnyeri
az azonosulást Krisztussal, és
mélyebb szabadságra tesz szert: egy
bensőséges gyermeki szabadságra,
amelyet semmilyen körülmény és
semmilyen hatalom nem képes
elvenni. Érte mindent elvetettem, sőt
szemétnek tekintettem, csakhogy
Krisztust elnyerhessem és hozzá
tartozzam.[5] Krisztust keresni
„Minden ember megkapta a
feladatot, hogy saját életének
mestere legyen.”[6] A saját életéből
mindenki a szeretet mesterművét
készítheti, még akkor is, ha a sikerek
mellett akadnak hibák és
gyengeségek is. A lényeg az, hogy ne



veszítsük szem elől a világítótornyot,
az értelmet, azt, Akiben örül a szív,[7]
az egyetlent, aki be tudja tölteni a
szeretetre való képességünket, és aki
felé szeretnénk irányítani a
szabadságunkat.

Saját döntéseink – mint egy szakmát
kitanulni és fejlődni benne, egy
napirendet kialakítani, kisebb vagy
nagyobb kötelezettséget vállalni –
végső soron egy jóra irányulnak,
amelyet önmagáért és nem
eszközként keresünk. Ez a jó, amelyet
abszolút módon szeretünk, minden
másnál jobban jellemez bennünket.

Ez a cél adja meg a mindennapok kis
cselekedeteinek végső értelmét, azt a
kritériumot, amely kétség esetén
megmutatja, hogy mit kell tenni vagy
elkerülni, és vezérli az ember
gyakorlati viselkedését.

Ahogy Aquinói Szent Tamás
fogalmaz a Szent Ágoston
munkásságához fűzött



magyarázatában, valójában csak két
jó dolog van, amelyet az ember
abszolút jónak és minden többi tette
mércéjének tekinthet: Isten dicsősége
vagy saját magunk tisztelete. „Amint
az Isten iránti szeretetben Isten az a
végső cél, amelyre irányul minden
olyan dolog, amelyet az ember
helyesen szeret, úgy az ember saját
kiválósága iránti szeretetben egy
másik végcél is megtalálható, amely
felé szintén irányul minden dolog.
Aki viszont aki bővelkedni akar
gazdagságban, tudományban,
megbecsülésben vagy más javakban,
az saját kiválóságát keresi.”[8]

Egyedül Isten az, akiben
megtalálhatjuk vágyaink és
feladataink értelmének egységét:
„Magadnak teremtettél minket, és
nyugtalan a szívünk, amíg meg nem
nyugszik Tebenned”.[9] Szent
Ágoston e gondolatában mutatkozik
meg a teremtett szabadság eredete és
célja, azé a szabadságé, amely



egyszerre ajándék és feladat. Isten
azért adott nekünk szabadságot,
hogy elérjük a teljességet, és ez a
teljesség annak az eredménye, hogy
Isten szeretetét választjuk, és az Ő
akaratát keressük a nagy
döntésekben és a mindennapok kis
dolgaiban.

Az egyik hely, ahol az Evangélium
rámutat arra, hogy az ember élete
abba az irányba halad, amerre a
személyes döntései mutatnak, a
gazdag ifjú története. Ezt az ifjút a
szíve nyugtalansága arra indítja,
hogy keresse az igazi boldogságra
vezető utat.

Nem akar megelégedni kevesebbel,
így ahhoz fordul, akinek végleges
válasza van az élet kérdéseire:
Jézushoz. Jó mester, mit tegyek, hogy
elnyerjem az örök életet?[10]-
kérdezi tőle. Az Úr válasza hasonlóan
radikális, mint a kérdés maga.
Először felvázolja a célnak nem



megfelelő utakat: ne törj házasságot,
ne lopj, ne tanúskodj hamisan…[11]

Azután az igazi békéhez és örömhöz
vezető utat javasolja neki: ha
tökéletes akarsz lenni, menj, add el
mindened és oszd szét a szegények
között, így kincsed lesz a mennyben.
Azután jöjj és kövess engem.[12]

E szavak viszonylagossá teszik
mindannak a fontosságát, ami eddig
az ifjú érdeklődésének
középpontjában állt. Szabadsága egy
nem várt lehetőségbe botlik: egy
meghívásba, hogy tágítsa ki élete
látóhatárát.

Nem azért, mert korábban rosszul
élt; épp ellenkezőleg, társadalmi és
erkölcsi szempontból elismert
ember, ami bizonyára
megelégedéssel tölti el a szüleit és a
tanárait. Ez viszont számára
kevésnek tűnik, többre vágyik… ezért
fordul a Mesterhez. De az új
horizont, amelyet Jézus nyit meg



számára, elnémítja; tudja, hogy a jó
Mesternek igaza van, és erre még
inkább ráébred, amikor titokzatos
szavait hallgatja, amelyek burkoltan
rámutatnak isteni mivoltára: Miért
nevezel engem jónak? Senki sem jó,
egyedül az Isten.

Mindezek ellenére nem elég szabad
ahhoz, hogy az Úr rendelkezésére
álljon. Az emberi okosság, a valami
értékes elvesztésétől való félelem
vagy talán a biztonságvágy hatására
mégis megelégszik azzal, amije már
van. Hiábavalóan reméli, hogy jól
élhet anélkül is, hogy megtenne
mindent, amit Jézus javasol neki,
anélkül hogy kockáztatná helyzetét,
hírnevét, vagyonát és végső soron
saját énjét.

Amikor valaki kevés szeretettel
igyekszik jót tenni, nehezen találja
meg az utat. Keresztes Szent János
szavaival élve: „ha valaki saját ízlése
szerint keresi Istent, akkor sötétben



keresi, és sötétben nem fogja
megtalálni”.[13] Ekkor az ész 
értelmetlen érvelésbe bonyolódik,[14]
és az ember nem teszi meg a jót, vagy
későbbre halasztja.

Ha a szeretet nagyon gyenge, az
ember nehézkesen, határozatlanul
küzd, mert visszahúzza sok kis
kötöttség. Amikor nem elégségesek a
szeretet indokai ahhoz, hogy
megtegye Isten akaratát, más érveket
keres, amiért nem teszi meg.

Az ifjú szíve nem elégszik meg: senki
sem elégszik meg fél válaszokkal,
egyetlen emberi szív sem képes
beletörődni a középszerűségbe. Ezért
szomorúan távozik.[15]

Visszatérni Krisztushoz

Kitartani a szeretetben nem
megfeszített harcot jelent, amelyben
sosem esünk el. Egy vitorlás sem ér a
kikötőbe egyenesen, hanem
kihasználja az éppen fújó szeleket és



folyamatosan kiigazítja a navigációs
eszközök által érzékelt eltéréseket.

A lényeg az, hogy tudjuk, hova
igyekszünk és hogy éberek
maradjunk. Sokszor kell a
szabadságunkat újra odaadni, főleg
amikor észrevesszük, hogy
elkezdtünk más uraknak szolgálni.
[16]

Ahhoz, hogy ne vesszünk el, meg kell
vizsgálnunk a konkrét
viselkedésünket a hivatás fényénél;
ez az isteni világítótorony, amely a
szabadságnak irányt szab. Ezért
elengedhetetlen készen állni az
újrakezdésre, újra megtalálni a fényt
életünk minden új helyzetében, az első
megtérés lendületét. Ezért kell mély
lelkiismeret-vizsgálattal felkészülnünk
és kérni az Úr segítségét, hogy jobban
megismerjük őt és jobban
megismerjük saját magunkat. Nincs
más út, ha újra meg akarunk térni.
[17]



Az öröm hiánya az egyik jel, amely
arra figyelmeztet, hogy az akarat
kezdi elveszíteni az irányt Isten felé.
A Szentlélek fényével megláthatjuk,
hogy a szívünk mire figyel, hogy
kijavítsuk, amit kell.

A tékozló fiú példabeszéde az igazi
útmutató a megtérés felé. A
kiindulópont az a pillanat, amikor a
fiú az anyagi és főleg lelki
szegénység, a boldogság hiánya miatt
ráébred, hogy rosszul élt fiúi
szabadságával.

Elkezdi tárgyilagosan vizsgálni a
helyzetét. Magába száll, in se autem
reversus,[18] hogy félelem nélkül
megismerje tettei durva valóságát. És
mit lát? Éhséget, magányt,
szomorúságot, a szeretet hiányát…
Hogy jutottam ide? – kérdezi
magától. Hibáztathatná a sorsot vagy
az ínséget azon a vidéken. Mégis
bátran felvállalja korábbi döntéseit
és a velük járó felelősséget.



Ő maga volt az, aki szabadon
felcserélte az édesapja iránti hűséget
egy valószerűtlen boldogság
délibábjára. Megérlelődött benne,
hogy a neki járó javak – esetében az
atyai örökség – képes kielégíteni a
jólétre és önmaga megvalósítására
irányuló sóvárgását. Az akarata
egyre inkább saját kis kincse, vagyis
a becsvágya, szórakozása, ideje,
érzékisége, lustasága befolyása alá
került.

Nyomorúságának valóságos
megtapasztalása volt az, ami
cselekvésre ösztönözte és
észrevetette vele, hogy egyedül
milyen keveset ér és az édesapja
nélkül milyen kegyetlen szolgaság
jutott osztályrészéül: Apám házában
a sok napszámos bővelkedik
kenyérben – mondta –, én meg éhen
halok itt.[19]

Az Atya háza: Isten szent Egyháza és
az Opus Dei, amely az Egyház egy kis



része… A tékozló fiú már elveszítette
a félelmet, hogy a dolgokat a
nevükön nevezze, és az önmagára
vonatkozó igazsággal való kapcsolat
elvezeti a szabadságra: az igazság
szabaddá tesz benneteket.[20] A
dolgok valóságával szembesülve újra
vágyódni kezd az Atya szeretete
után; ez vezeti haza.

Az életben sokszor kell hazafelé
indulni újra meg újra, mert az otthon
az a hely, ahol magunkra találunk,
ahol újra felfedezzük, hogy kik
vagyunk: Isten gyermekei. Az otthon
egyben a lelkiismeret is, a személy
belső szentélye is. És a tékozló fiú,
aki oly elszántan követelte jogait, az
önmagáról szóló meztelen igazság
láttán most lemond minden őt
megillető jogról. Útra kelek,
hazamegyek apámhoz és megvallom:
Apám, vétkeztem az ég ellen és
teellened. Arra, hogy fiadnak nevezz,
már nem vagyok méltó, csak



béreseid közé fogadj be. Csakugyan
útra kelt és visszatért apjához.[21]

A visszatérésben már van egy ízelítő
a megtérés öröméből. A bűnbánat
megnyitotta a remény kapuját, és a
visszatérés elhatározásában a
szabadság visszanyerte a szeretet
iránti nyitottságát. Az Atyával való
találkozás azonban még
legmerészebb várakozását is
felülmúlja.

A hibái miatt megalázott szegény
emberi szívet elárasztja a Szeretet
végtelen irgalma. Apja már messziről
meglátta és megesett rajta a szíve.
Eléje sietett, a nyakába borult és
megcsókolta.[22]

A szabadság az Isten iránti
szeretetben válik egyre érettebbé. A
gyermeki szabadság nem sikerek és
kudarcok mérlegéből tevődik össze,
hiszen a hibák sikerré válnak,
alkalmakká, hogy jobban szeressünk,
amikor képesek vagyunk



helyesbíteni és bocsánatot kérni az
isteni irgalomba vetett teljes
bizalommal.

Tanuljunk meg újrakezdeni az
Atyánk vezetésével: Amikor
lelkiismeret-vizsgálatot tartottatok,
bizonyosan ti is tapasztaltatok
visszaeséseket, amelyek önmagukban
nem nagy dolgok, nektek azonban
roppant nagynak tűnnek, mert
felismeritek benne a szeretethiányt, az
odaadás, az áldozatkészség, a
gyöngéd érzés hiányát. Én is így
vagyok vele. (Bocsássátok meg e
személyes megjegyzéseimért, de
mialatt veletek beszélek, én is
megbeszélem az Úrral a lelkem
kérdéseit.) Tápláljátok magatokban az
engesztelés iránti vágyat, őszinte
bűnbánattal, de ne veszítsétek el a
békét.[23] Ne veszítsétek el a békét! Ez
a megható atyai kérés együtt jár a
meghívással a bűnbánatra, amely a
lelkiismeret-vizsgálat legfontosabb
része. Szent Josemaría megnyitotta



nekünk a lelkét, hogy tápláljon
minket az Istennel való
kapcsolatából fakadó
tapasztalataival.

Az ő osztályrésze most a boldogság,
és még fokozottabban részesedik
Isten atyaságából. Kérjük a
közbenjárását, hogy őszinte és
gyermeki bűnbánattal forduljunk
Istenhez, és hogy megtanítsa nekünk,
hogyan kell mély lelkiismeret-
vizsgálatot tartani, amely nem veszi
el a békét, hanem éppen hogy
megadja azt. Minden bűnbánatból
fakadó tett egy újrakezdés. Micsoda
békét jelent tudni azt, hogy amíg
élünk, egy kudarcunk sem végleges!

Krisztusban élni

Szent János a Jelenések könyvében
megszámlálhatatlan sereget ír le a
trón és a Bárány előtt, fehér ruhába
öltözve, kezükben pálmaág.[24] A
pálmaág az öröm és a győzelem
jelképe. Ez az öröm az Isten



dicséretéből és azok győzelméből
fakad, akik már mindörökre dicsőítik
Őt. Ezt a képet szemlélve azt is
mondhatjuk, hogy a szabadság 
pálmaága Istenre irányul, amíg el
nem éri végső győzelmét az elért
életszentségben.

Hogy érhető el ez a gyönyörű
győzelem? A II. Vatikáni Zsinat
tanítása szerint „ezt az Istenre
irányultságot a bűntől megsebzett
emberi szabadság teljesen csak Isten
segítő kegyelmével tudja
megvalósítani.”[25]

Ezért küldte el Isten a Fiát, aki eljött,
hogy segítsen nekünk, részesítsen
Keresztjének győzelmében, és hogy
megkapjuk a Szentlélek ajándékát. A
szabadságunkat a Kálvárián nyerte
el: „Ezzel a szabadsággal Krisztus
szabadított meg minket”. Őbenne
közösségben vagyunk az igazsággal,
mely szabaddá tesz bennünket.
Nekünk adatott a Szentlélek, s



miként az Apostol tanítja, „ahol az Úr
Lelke, ott a szabadság”. Már most
dicsekszünk Isten fiainak
szabadságával.[26]

Isten új életelvet ígért Népének, egy a
szívükbe írt törvényt, amely nemcsak
megmutatja az utat, hanem erőt is ad
ahhoz, hogy az Isten szeretetének
útján járjanak. Új szívet adok nektek
és új lelket oltok belétek, kiveszem
testetekből a kőszívet és hússzívet
adok nektek. Az én lelkemet oltom
belétek és gondoskodom róla, hogy
parancsaim szerint éljetek és
szemetek előtt tartsátok
törvényeimet és hozzájuk
igazodjatok.[27]

Ez az ígéret a Szentlélek elküldésével
valósult meg, mert a nekünk
ajándékozott Szentlélekkel kiáradt
szívünkbe az Isten szeretete.[28]
Csak erre az új törvényre építhetünk
olyan életet, amely megszabadult az
önzéstől, amely a szabad gyermekek



élete. Akiket Isten Lelke vezérel, azok
Isten fiai.[29]

Az akaratnak az istengyermekség
természetfölötti sziklájára kell
épülnie, és nem a saját erőnk
homokjára. Így legyőzhetjük saját
gyengeségeinket, ha alázatosan, Isten
erejével kerekedünk felül a
nehézségeken.

A természetfölöttien jó akarat isteni
módon működik, és mindenben Isten
akaratát óhajtja megtenni. Hogyan?
Úgy hogy Krisztus erejével
elfeledkezik önmagáról. Ezért –
mondja Szent Pál – a legszívesebben
a gyöngeségeimmel dicsekszem, hogy
Krisztus ereje költözzön belém.
Kedvem telik a Krisztusért való
gyöngeségben, gyalázatban,
nélkülözésben, üldöztetésben és
szorongattatásban, mert amikor
gyönge vagyok, akkor vagyok erős.
[30]



Az istengyermekség tudata a
szabadság valós alapja. Megtanít
újrakezdeni a saját kicsinységünk
igazságából kiindulva, amely
egyúttal az a nagyságunk is, hogy
Isten szeretett gyermekei vagyunk.
Ugyanakkor az istengyermekség az
egyszerűség és a küzdelemhez
szükséges optimizmus forrása is.

Isten gyermeke biztonságban érzi
magát Atyja mindenhatóságának
oltalmában, aki hibáival együtt
szereti őt, ugyanakkor segít neki
küzdeni ellenük, és a szabadságra
ösztönzi.

C. Ruiz

[1] Isten barátai, 35

[2] XVI. Benedek: Szentbeszéd, 2005.
december 8.

[3] Lk 22,27



[4] XVI. Benedek: Deus caritas est
című enciklika, 34

[5] Fil 3,8

[6] II. János Pál: Levél a
művészekhez, 1999. április 4., 2

[7] Vö. Zsolt 33 (32),21

[8] Aquinói Szent Tamás: De malo, q.
8, a. 2, c.

[9] Szent Ágoston: Vallomások 1, 1, 1.

[10] Lk 18,18

[11] Lk 18,20

[12] Mt 19,21

[13] Keresztes Szent János: Szellemi
páros ének, 3, 3.

[14] Isten barátai, 37

[15] Mt 19,22

[16] Vö. Lk 16,13



[17] Es Cristo que pasa (Találkozni
Krisztussal), 58

[18] Lk 15,17

[19] Ugyanott

[20] Jn 8,32

[21] Lk 15,18-20

[22] Lk 15,20

[23] Isten barátai, 13

[24] Vö. Jel 7,9-10

[25] II. Vatikáni Zsinat: Gaudium et
spes, 17

[26] Katolikus Egyház Katekizmusa,
1741 (Gal 5,1; vö. Jn 8,32; vö. 2 Kor
3,17; vö. Róm 8,21)

[27] Ez 36,26-27

[28] Róm 5,5

[29] Róm 8,14



[30] 2Kor 12,9-10

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hu-hu/article/a-szabadsag-fele/
(2026.01.17.)

https://opusdei.org/hu-hu/article/a-szabadsag-fele/
https://opusdei.org/hu-hu/article/a-szabadsag-fele/

	A szabadság felé

