
opusdei.org

A Prelátus levele
(2023. február 16).
Testvériség

Ebben a lelkipásztori levelében
Mons. Fernando Ocáriz arra
hív, hogy elmélkedjünk a
testvériség néhány
szempontján és
megmutatkozásán.

2023.03.12.

Drága gyermekeim, Jézus oltalmazza
leányaimat és fiaimat!

1. Ezzel a levéllel arra szeretnélek
meghívni benneteket, hogy velem



együtt fontoljátok meg az Úrnak
azokat a szavait, amelyeken oly
gyakran elmélkedtek: „Az az én
parancsom, hogy szeressétek
egymást, amint én szerettelek
benneteket.”(Jn 15,12)

Jézus mindvégig szeretett minket,
egészen odáig, hogy az életét adta
mindannyiunkért. Tudjuk ezt, és
szeretnénk ezt élénkebb és
működőképesebb hittel hinni, amit
az apostolokhoz hasonlóan kérünk
tőle: „Növeld hitünket” (Lk 17,5). Így
leszünk képesek Szent Jánossal
együtt, teljes meggyőződéssel
mondani:„Megismertük és hittünk a
szeretetben, amellyel Isten van
irántunk.”(1 Jn 4,16)

„Isten a szeretet” (1Jn 4,8), és
szeretetre hív minket: „Ez a mi
legfőbb hivatásunk, a mi elsődleges
hivatásunk; és ehhez kapcsolódik a
keresztény reménység öröme is. Aki
szeret, annak öröme a remény, a



remény, hogy találkozni fog a nagy
szeretettel, amely az Úr”.1

Az Isten iránti szeretetünk - a
természetfeletti szeretet - megfelel
annak a mindannyiunk iránti isteni
szeretetnek, amelyet maga az Úr állít
a mások iránti szeretetünk mintájául
és horizontjául. Az Isten iránti
szeretet és a mások iránti szeretet
olyan szorosan összekapcsolódik,
hogy "a testvériség bármely
cselekedetében a fej és a szív
gyakran nem tudja
megkülönböztetni, hogy Isten vagy a
testvéreink iránti szolgálatról van-e
szó, mert a második esetben, amit
teszünk, kétszeresen Istent
szolgáljuk".2

2. A mások iránti szeretet annyira
meghatározó az életünkben, hogy
"tudjuk, hogy a halálból átmentünk
az életbe, mert szeretjük
testvéreinket" (1Jn 3,14). A szeretet
számtalan módon fejlődik és az egész



világra kiterjed. Senki sem lehet
közömbös irántunk, mert
"mindannyian Isten gondolatának
gyümölcse vagyunk.
Mindannyiunkat akarnak,
mindannyiunkat szeretnek,
mindannyiunkra szükség van".3

Ezekkel a sorokkal szeretném, ha
elgondolkodnánk néhány különösen
fontos magatartáson és
megnyilvánuláson, amelyekben a
testvériség kifejeződik. Bizonyos
értelemben ezek Szent Josemaríának
ezekben a szavaiban foglalhatók
össze: "Milyen kitartóan hirdette
Szent János apostol a mandatum
novumot! - hogy szeressétek
egymást! Komédia nélkül térdre
borulnék - kiált fel a szívem -, hogy
Isten szeretetére kérjelek benneteket,
szeressétek egymást, segítsétek
egymást, fogjátok meg egymás kezét,
tudjatok megbocsátani egymásnak"4.

A megértés amplitúdója



3. A megértés szó a személyes
kapcsolatokkal összefüggésben néha
csak az egyik aspektusát idézheti fel:
azt, hogy nem lepődünk meg mások
hibáin és gyengeségein. Ebben az
esetben azonban nem értenénk meg
teljesen az Út következő pontját: A
szeretet nem annyira "adás", mint
inkább "megértés".5

A megértés, amely a szeretet
gyümölcse, "megérti": elsősorban
nem a mások hibáit vagy
hiányosságait "látja", hanem erényeit
és tulajdonságait. Emlékszem egy
elmélkedésre, amelyet Don Javier
1999. augusztus 26-án, egy nyári
kurzuson tartott Olbeirában (egy
lelkigyakorlatos ház Galíciában,
Spanyolországban): erővel és
szeretettel buzdított bennünket, hogy
"ne a hibáikon, hanem az erényeiken
keresztül lássuk az embereket". A
szeretet arra késztet, hogy örömmel
lássuk másokban a pozitívumokat.
"Örülnünk kell felebarátunk



jólétének, mint a sajátunknak"6; ez az
ellentéte annak, hogy másokat azzal
a sötét bűnnel lássunk, ami az
irigység, olyan értelemben, hogy
szomorúan nézzük mások javát.

Másrészt minden ember mindig
többet ér annál, mint amit a
megszokott tudásunkkal látni
tudunk. Bizonyos értelemben
gyakran ezt olvassuk a Szentírásban,
amikor a Zsidókhoz írt levél arra int
bennünket, hogy ne feledkezzünk
meg a vendégszeretetről: a
vendégszeretetnek köszönhetően
"némelyek angyalokat vendégeltek
meg, anélkül, hogy tudtak volna
róla" (Zsid 13,2).

4. A szeretetből fakadó megértés
lehetővé teszi számunkra, hogy
meglássuk mások hibáit és
hiányosságait is: megértjük az
embert, mind pozitív, mind negatív
értelemben. És biztosak lehetünk
benne - a szeretet látja ezt, mert



nagyon bölcs -, hogy a pozitívum
messze felülmúlja a negatívumot.
Mindenesetre a negatív dolgok nem
adhatnak okot az elkülönülésre,
hanem az imára és a segítésre; ha
lehet, több szeretetre; és ha
szükséges, testvéri figyelmeztetésre.

Az Atyánk sokféleképpen
ragaszkodott a szeretetnek ehhez az
olykor hősies megnyilvánulásához:
"Gyakoroljátok a testvéri
figyelmeztetést, ne sit populus
Domini sicut oves absque pastore
(Szám 27,17), hogy ez a
természetfeletti család, amely az
Isten Műve, ne úgy jelenjen meg,
mint pásztor nélküli nyáj. Mindig azt
tanítottam, leányaim és fiaim, hogy a
Műben mindenkinek pásztornak és
juhnak kell lennie"7.

5. Mindannyian gyengék vagyunk, és
nem lepődhetünk meg, ha haraggal
vagy félreértéssel reagálunk
másokkal szemben. De ezeket a



reakciókat nem szabad elfogadnunk
azzal, hogy igazoljuk őket, hanem
ezek alkalmak lesznek arra, hogy
bocsánatot kérjünk az Úrtól, és
könyörögjünk Hozzá, hogy növelje a
szeretetre való képességünket, hogy
adjon nekünk többet abból a
megértésből, amely a szeretet
gyümölcse. És így, anélkül, hogy
elkeserednénk gyengeségünk miatt,
kérni fogjuk Istentől a segítséget,
hogy végül hálával telve mondhassuk
neki: "Megnagyobbítottad
szívemet" (Zsolt 119,32).

Fontos például, hogy küzdjünk azért,
hogy elsajátítsuk és enyhítsük a
türelmetlenséget, amely spontán
módon felmerülhet mások valós vagy
kevésbé valós hibáival szemben
(néha a hiba inkább a saját
látásunkban van). Az ilyen
türelmetlenség a megértés és ezáltal
a szeretet hiányához vezethet.
Karthágói Szent Ciprián ősi szavai
erősek: "A szeretet a testvéreket



összekötő kapocs, a béke alapja, az
egységnek szilárdságot adó kötelék;
az, ami a reménynél és a hitnél
magasabb rendű, ami az
alamizsnálkodást és a mártíromságot
felülmúlja; ami örökre velünk marad
a mennyben. Vedd el azonban a
türelmét, és elpusztul".8

6. A megértés, amely a testvéri
szeretet gyümölcse, segít elkerülni,
hogy az egymás közötti
kapcsolatokban ne zárjunk ki senkit,
ami akkor történhet, amikor
észrevesszük a különbségeket. A
valóságban ez a különbözőség
gyakran a jellem, az érzékenység, az
érdeklődés stb. gazdagságát jelenti.
Atyánk így magyarázza ezt nekünk:
"Nektek is állandóan gyakorolnotok
kell a testvériséget, amely minden
természetes szimpátián vagy
antipátián felül áll, szeretve egymást,
mint igazi testvéreket, azzal a
bánásmóddal és megértéssel, amely



azokhoz illik, akik egy jól
összetartozó családot alkotnak".9

A mások szeretetére és megértésére
tett erőfeszítések mellett az is fontos,
hogy megkönnyítsük számukra, hogy
szeressenek minket. Ebben az
értelemben emlékeztetlek
benneteket arra, amit már írtam
nektek: "Előzékenységgel, örömmel,
türelemmel, optimizmussal,
tapintattal és minden más erénnyel,
amelyek az együttélést megkönnyítik,
az emberek csak így fogják érezni,
hogy elfogadják őket és boldogok"10.
Így létrejön a testvériség légköre,
amelyben mindegyikünk erősítheti a
másik szeretetét, és és mindannyian
egyesülve megtapasztaljuk a 
százszorosat, ahogy Urunk ígérte
nekünk, miközben az örök élet felé
tartunk. (vö. Mt 19,29).

A megbocsátás kincse

7. A megértés szoros kapcsolatban áll
a megbocsátás rendkívül fontos



valóságával is: mind a bocsánat
kérése, mind a megbocsátás
beletartozik. 1974 áprilisában Atyánk
azt mondta nekünk, hogy "a
legistenibb valóság az életünkben
keresztényként, Isten gyermekeiként
az Opus Deiben, hogy megbocsátunk
azoknak, akik megbántottak minket".
Majd nagy egyszerűséggel hozzátette:
"Nekem nem kellett megtanulnom
megbocsátani, mert a mi Urunk
megtanított szeretni". Az
istengyermekség számos
következménye és megnyilvánulása
közül talán nem a megbocsátásra
gondolnánk spontán módon először.
Mindazonáltal felismerjük, hogy
Isten gyermekeinek lenni azt jelenti,
hogy Krisztusnak lenni, azonosulni
vele. És Krisztus éppen azért jött erre
a világra, az örökkévaló Fiú emberré
lett, hogy megbocsásson. Ezért
elgondolkodhatunk azon, hogy
"semmi sem tesz minket Istenhez
hasonlóbbá, mint a megbocsátásra
való készség"11.



Milyen gyakran imádkozunk és
elmélkedünk a Miatyánkról! A
másoknak való megbocsátás annyira
meghatározó, hogy ez a feltétele
annak, hogy Isten megbocsásson
nekünk. Milyen jó, ha kérjük Istent,
hogy tanítson meg minket
megbocsátani, igazán és mindig. Sőt,
legyen szent merészségünk arra
kérni Őt, hogy Atyánkhoz hasonlóan
mi is eljussunk oda, hogy annyira
szeressünk másokat, hogy ne kelljen
megtanulnunk megbocsátani.12

Csodálatos lenne, ha el akarnánk
jutni arra a pontra, hogy annyira
szeressünk, hogy soha ne érezzük
magunkat megbántva.

8. Ugyanolyan fontos, mint a
megértés és a megbocsátás, hogy
megtanuljunk bocsánatot kérni, még
a kisebb napi konfliktusokban is. A
megbocsátás kérésének őszinte
gesztusa gyakran az egyetlen módja
annak, hogy helyreállítsuk a
harmóniát a kapcsolatainkban, még



akkor is, ha - több-kevesebb okkal -
úgy gondoljuk, hogy mi vagyunk a
sértett fél. Nem az elméleti
számításokon alapuló szigorú
igazságosság vezette Isten Fiát arra,
hogy Atyjától bocsánatot kérjen
helyettünk, hanem az ingyenességből
fakadó szeretet, amely csak arra
gondol, amit másokért tehet.

Lányaim és fiaim, ne gondoljuk, hogy
ez valami nagyon szép, de a saját
kicsinységünkön túlmutató dolog.
Természetesen a cél nagyon magas.
De Isten kegyelmével apránként
közelíthetjük meg, ha nem hagyjuk
abba lelki erőfeszítéseinket, a
Szeretetre szeretettel válaszolva
minden nap megújuló erőfeszítéssel.

A szolgálat szellemisége

9. „Az Opus Deiben Isten
gyermekeinek legnagyobb
törekvése… mindig a szolgálatnak
kell lennie."13 Nagyon jól megértjük
Szent Josemaría ragaszkodását,



amikor Urunk szavait olvassuk és
elmélkedünk azokon: "Az Emberfia
nem azért jött, hogy neki
szolgáljanak, hanem hogy
szolgáljon" (Mk 10,45); "Úgy vagyok
közöttetek, mint aki szolgál" (Lk
22,27).

A szolgálat szelleme a szeretet
kifejeződése, annak a szeretetnek a
kifejeződése, hogy mások
szükségleteit úgy tekintjük, mintha a
sajátjaink lennének. Milyen
erőteljesek Atyánk szavai: "Nem
bánom, ha sokszor kell
megismételnem. Mindenkinek
szüksége van szeretetre, és nekünk is
szükségünk van rá a Műben.
Törekedjetek arra, hogy érzelgősség
nélkül mindig növekedjen a
testvéreitek iránti szeretetetek. Egy
gyermekem minden gondja legyen -
valóban! - nagyon is a miénk. Azon a
napon, amikor idegenként vagy
egymás iránt közömbösen élünk,
megöltük az Opus Deit."14



Akarva-akaratlanul is élhetnénk úgy,
mint idegenek vagy egymás iránt
közömbös emberek, mert túlságosan
elmerülünk olyan tevékenységekben,
amelyek valójában
megakadályozzák, hogy megismerjük
egymást, hogy kapcsolatba kerüljünk
egymással, hogy pozitívan
érdeklődjünk mások iránt. Leányaim
és fiaim, azok a szavak jutnak
eszembe és szívembe, amelyeket
Szent Josemaria teljes lelkierővel
szokott mondani nekünk:
"Szeressétek egymást!

10. Szolgálni akarunk másokat,
tudva, hogy ezzel Jézus Krisztust
szolgáljuk: "Bizony mondom nektek,
amit e legkisebb testvéreim közül
egynek is tettetek, nekem
tettétek" (Mt 25,40). Ezért jó, ha
mindannyian elgondolkodunk: "Csak
akkor leszek érzékeny Isten iránt is,
ha él bennem a készség, hogy
közeledjek a felebaráthoz és
kifejezzem iránta a szeretetemet.



Csak a felebarátnak nyújtott szolgálat
nyitja meg a szememet annak
meglátására, hogy mit tesz Isten
értem, s hogy mennyire szeret. "15

Mindannyian tapasztaljuk, hogy
mások szolgálata gyakran bizonyos
erőfeszítéssel jár. "Ne gondoljátok
(...), hogy könnyű az életet szolgálattá
tenni. Ezt a jó kívánságot valósággá
kell tenni, mert Isten országa nem
szavakban, hanem erényekben áll
(1Kor 4,20), és a másoknak való
állandó segítségnyújtás gyakorlása
nem lehetséges áldozatok nélkül"16.
Ez a szeretetből fakadó erőfeszítés
azonban mindig örömforrás; olyan
öröm, amely viszont nem
származhat önzésből.

A szolgálat szelleme végül a testvéri
szeretet kifejeződése, és "a testvéri
szeretet csak ingyen lehet, soha nem
lehet fizetség azért, amit a másik
tesz, vagy előleg azért, amit elvárunk
tőle"17.



A béke és az öröm magvetői

11. A szolgálat szellemének egyik
megnyilvánulása, amely bizonyos
értelemben mindegyiket magában
foglalja, a béke és az öröm vetése.
Mivel ezt a békét és örömöt csak
akkor tudjuk adni, ha rendelkezünk
velük, és mindkettő Isten ajándéka, a
legjobb módja annak, hogy
növekedjünk bennük, ha gyengéden
ápoljuk az Istennel való bensőséges
kapcsolatunk pillanatait: a
szentségeket és a személyes imát.

Egyetlen ember életéből sem
hiányoznak, kisebb-nagyobb
gyakorisággal, kisebb-nagyobb
intenzitással, a bánatok és
szenvedések, amelyek a
nyugtalanság és szomorúság
különböző érzéseit váltják ki. Ezek
olyan lelkiállapotok, amelyeket le
lehet és le is kell győzni azáltal, hogy
visszanyerjük az örömöt az Isten
szeretetébe vetett hit által, amelyet



Isten ma és most mindannyiunk
iránt tanúsít (vö. 1Jn 4,16).

Örömünket nem magunkban, hanem
az Úrban kell gyökereztetnünk. Így a
bánatok ellenére is lesz lelki erőnk,
hogy jobban megfeledkezzünk
magunkról, és továbbadjuk
másoknak az Istentől származó
örömöt. Ebben az értelemben
olvassuk Nehemiás könyvéből ezeket
a szavakat, mintha nekünk is
szólnának: "Ne szomorkodjatok, mert
az Úr öröme a ti erőtök" (Neh 8,10).

12. A nekem írt leveleitekben
gyakran adtok hírt arról, hogy
milyen nehéz helyzeteken mentek
keresztül. Szeretnék
mindannyiótokhoz nagyon közel
lenni, elkísérni titeket a beteg
gyermek, a kora miatt már nagyon
korlátozott édesanya gondozásában,
vagy a különleges szenvedéssel járó
helyzetekben. Igyekszem
mindannyiótokat a szívemben és a



mindennapi szentmisémben
hordozni.

Ezekben és oly sok más helyzetben
ne feledjük, hogy az Úr a kereszttel
áld meg, és hogy - ahogyan Atyánk
bőséges tapasztalattal megerősítette -
"a hiteles szeretet örömöt hoz
magával: olyan örömöt, amely a
kereszt formájában gyökerezik"18.
Ráadásul a jól megélt testvériséggel
soha nem vagyunk egyedül:
mindannyian együtt - cor unum et
anima una - hordozzuk az Úr
keresztjének édes terhét, azzal a
belső bizonyossággal, hogy végül is
az ő igája könnyű és terhe könnyű
(vö. Mt 11,30). Ebben az értelemben
gyakran olvastuk és elmélkedtünk
Szent Josemaria szavait, azzal az
őszinte vággyal, hogy magunkévá
tegyük őket: "Önmagunkat a lelkek
szolgálatára adni, önmagunkról
megfeledkezve, olyan hatékony, hogy
Isten örömmel teli alázattal
jutalmazza.”19



Családi élet

13. A nagy többségetek nem a Mű
központjaiban él. Azonban, ahogy
Atyánk írja, "mi mindannyian, akik
az Opus Deihez tartozunk,
gyermekeim, egyetlen otthont
alkotunk: annak oka, hogy egyetlen
családot alkotunk, nem az egy fedél
alatt való fizikai együttélés. Az
őskeresztényekhez hasonlóan mi is 
cor unum et anima una vagyunk
(ApCsel 4,32), és a Műben senki sem
érezheti a közömbösség
keserűségét"20.

Annak érdekében, hogy a Mű nagy
többsége, akik nem a központokban
élnek - a szupernumeráriusok és az
aggregátusok - megkaphassák és
hozzájárulhassanak az Opus Dei
otthonának melegségéhez, szükséges,
hogy néhányan közületek - a
numeráriusok és numeráriák -
anyagilag is felépítsék ezt az otthont
a központokban, amelyben a többiek



a körülményeiknek megfelelően
vesznek részt. Természetesen a
központok nagyon hasznosak a
képzés eszközeként, az apostoli
tevékenységek befogadására stb., bár
tudjátok, hogy mindezek a
tevékenységek akkor is
megvalósulnak, amikor nincsenek
ilyen központok, különösen azokon a
helyeken, ahol az apostoli munka
még nagyon gyerekcipőben jár.

Természetesen vannak olyan
munkahelyi, egészségügyi, családi
stb. helyzetek, amelyek miatt néhány
numerárius és numerária számára
tanácsos, sőt szükséges, hogy ne a
központokban lakjanak, anélkül,
hogy ez csökkentené a felelősségüket
és az otthonunk építése iránti -
különböző, de valódi - odaadásukat.

14. Természetes, hogy sok családban
különböző generációk (nagyszülők,
szülők, gyerekek) és különböző
karakterek élnek együtt, és gyakoriak



a többé-kevésbé súlyos krónikus
betegségekkel küzdő családok is. Igaz
ugyan, hogy ez néha a családi egység
romlásához vezethet, de az is igaz,
hogy nagyon gyakran ezek és más
nehézségek is közelebb hozhatják
egymáshoz a családokat, ha igazi
szeretet van bennük.

Lányaim és fiaim, a Mű egy nagyon
nagy család, amelyben különböző
korú és személyiségű emberek
vannak, és betegek is. Hála Istennek,
az otthoni emberekről való
gondoskodás és szeretet egy
csodálatos valóság, amelyet
próbálunk megadni a betegeinknek.

15. Egyes központokban vannak
olyan helyzetek, amelyek
nehezebbek lehetnek. Ha valaha is
fárasztónak találjátok a családi életet,
őszintén keressétek ennek a
fáradtságnak az okát, hogy orvosolni
lehessen. Gondoljátok végig, hogy ez
csak az anyagi eszközök hiányából



adódik-e, vagy annak a természetes
erőfeszítésnek, amellyel a másokról
való gondoskodás kötelessége járhat;
vagy pedig a szeretet kihűlésének is.
Ha ez utóbbi a helyzet, ne lepődjetek
meg, és ne csüggedjetek; arra
bátorítalak benneteket, hogy kérjétek
Istent bátran és egyszerűen, tágítsa ki
a szíveteket, és segítsen meglátni Őt
másokban, hogy örömmel teljetek el,
mint a tanítványok, amikor
meglátták a feltámadt Urat: "Amikor
a tanítványok meglátták az Urat,
örvendeztek" (Jn 20,20).

Másrészt, néha egy bizonyos
személyiséget szenvedések
alakítottak, amelyek talán
megmagyarázzák ezt a
viselkedésmódot. Isten
mindannyiunkat alaposan ismer,
még azokat is, akik szenvednek, és
mindannyiunkra gyengédséggel
tekint. Tanuljuk meg az Úrtól, hogy
mindenkire így tekintsünk,
mindenkit megértsünk - próbálom



még egyszer mondani -, hogy
képzeljük magunkat mások helyébe.
"Milyen sok félelmet és veszélyt tud
elűzni az igazi szeretet a testvérek
között! Nem beszélünk róla - az
profanizálásnak hatna -, de minden
kis dologból kiviláglik…”21

Soha ne szűnjünk meg hálát adni az
Úrnak az otthonért, amelyet nekünk
adott, a különböző személyiségek,
társadalmi helyzetek és kultúrák
gazdag változatosságával. És
ugyanakkor érezzük a felelősséget,
hogy megőrizzük benne azt a hangot,
azt a légkört, amelyet "az egymással
való bánásmódban is a rendkívüli
finomság jellemez"22.

Az Egyházban és a világban

16. A testvériséggel való törődés
annak megnyilvánulása, hogy a Mű,
mint az Egyház része, Isten családja.
Ha megpróbáljuk egymást szeretni,
megérteni, megbocsátani és
szolgálni, akkor a szentek közösségén



keresztül nagyon közvetlenül mi is
hozzájárulunk az összes hívő és az
egész emberiség egységéhez. Szent
Josemaría azt mondta, hogy "a
legfőbb apostoli feladat, amelyet
nekünk, keresztényeknek a világban
kell végeznünk, a hit legjobb
tanúságtétele, az, hogy
hozzájáruljunk a hiteles szeretet
légköréhez az Egyházon belül. Ha
nem szeretjük igazán egymást, ha
támadások, rágalmak és
veszekedések vannak, ki fog
vonzódni azokhoz, akik azt állítják,
hogy az evangélium örömhírét
hirdetik?"23. Kérem az Urat, hogy
mindig az egység eszközei legyünk a
saját otthonunkban, a Műben, az
Egyházban és az egész
társadalomban.

A testvériség ápolása fényt és
meleget hoz világunkba is, amely
gyakran sötétségben van, vagy a
közöny hidegétől szenved.
Otthonainknak - az aggregátusoké, a



szupernumeráriusoké és a Mű
központjainak - "derűsnek és
vidámnak" kell lenniük. Olyan
nyitott otthonoknak, amelyek
sokakat befogadnak, beleértve
azokat is, akiknek talán hiányzik az
otthon melegsége. Egy keresztény
család tanúsága, amely megpróbál
egységben lenni, hogy személyes
korlátai ellenére is mindenki
megőrizze a megbocsátásra, a
szeretetre, a szolgálatra való
hajlandóságot, sokak számára
hivatkozási pont lesz. Mint ahogy
mindenekelőtt a názáreti otthon volt,
van és mindig is lesz. Ne felejtsük el,
amit Szent Josemaría szokott
mondani nekünk: "Mi ehhez a
családhoz tartozunk".

A jól megélt testvériség közvetlen
apostolkodás: nagyon sok ember
fogja látni az egymás iránti
szeretetünket, és képes lesz
felkiáltani, ahogy az első
keresztények esetében is tették:



"nézzétek, mennyire szeretik
egymást"24; vonzani fogja őket ez a
keresztény szeretet, ez a "szeretet,
amely bizonyos részvételt jelent a
végtelen szeretetben, amely a
Szentlélek"25.

* * *

17. Befejezésül újraolvasom veletek
Atyánk e másik szavait: "Szív,
gyermekeim, szolgáljatok egymásnak
szívvel. Amikor a szeretet Jézus
Legszentebb Szívén és Mária
Legédesebb Szívén keresztül halad,
akkor lesz a testvéri szeretet
leginkább emberi és isteni erejű.
Bátorságot nyújt a teher elviselésére,
megkönnyíti a terhet, biztosítja a
küzdelemben való örömöt. Nem
valami ragadós dolog, hanem
olyasmi, ami megerősíti a lélek
szárnyait, hogy magasabbra
szárnyaljon; a testvéri szeretet,
amely nem a saját érdekeit keresi
(vö. 1 Kor 13,5), képessé tesz arra,



hogy szárnyalva dicsérje az Urat a
szívesen vállalt áldozat
szellemével"26.

Minden szeretetemmel megáldalak
benneteket,

Atyátok,

Róma, 2023. február 16.

1  Ferenc pápa, Audiencia,
2017.03.15.

2  Szent Josemaría, Iránymutatás,
1935. májustól 1950. szeptemberig

3  XVI. Bendek pápa szentbeszéd,
2005.04.24.

4  Kovácstűzhely 454.

5  Út 463.



6  Nagy Szent Gergely, Homiliæ in
Evangelia, 5, 3: PL 76, 1094 B.

7  Levél 15, 169. pont

8  Szt. Ciprián, De bono patientiæ (A
helyes bűnbánatról), n. 15: PL 4, 631
C.

9  Levél 30, 28. pont

10  Lelkipásztori levél, 2019.
november 1., 9. pont

11  Aranyszájú Szent János, Máté
evangéliumának magyarázata, 19.
homília, 7.

12  vö. Barázda, 804.

13  Levél 15, 38.pont

14  General Archives of the Prelature,
Library, P01.

15  Deus Caritas Est 18.

16  Levél 8, 4.pont



17  Laudato si’, 228.

18  Kovácstűzhely, 28.

19  Levél 2, 15.pont

20  Levél 11, 23.pont

21  Barázda, 767.

22  Szent Josemaría, Iránymutatás,
1934-IV-1., 63.pont

23  Isten barátai, 226.

24  Tertuliano, Apologeticum, 39: PL
1, 471.

25  Aquinói Szt.Tamás, Summa
theologiae, II-II, q. 24, a. 7 c.

26  Levél 1974.II.14., 23.pont

Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei



(A szerzői jog tulajdonosának
kifejezett engedélye nélkül tilos e
levél egészének vagy bármely
részének nyilvános terjesztése)

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hu-hu/article/a-prelatus-levele-2023-
februar-16/ (2026.02.08.)

https://opusdei.org/hu-hu/article/a-prelatus-levele-2023-februar-16/
https://opusdei.org/hu-hu/article/a-prelatus-levele-2023-februar-16/
https://opusdei.org/hu-hu/article/a-prelatus-levele-2023-februar-16/

	A Prelátus levele (2023. február 16). Testvériség

