opusdei.org

A Prelatus levele
(2023. februar 16).
Testvériség

Ebben a lelkipasztori levelében
Mons. Fernando Ocariz arra
hiv, hogy elmélkedjunk a
testvériség néhany
szempontjan és
megmutatkozasan.

2023.03.12.

Draga gyermekeim, Jézus oltalmazza
lednyaimat és fiaimat!

1. Ezzel a levéllel arra szeretnélek
meghivni benneteket, hogy velem



egyiitt fontoljatok meg az Urnak
azokat a szavait, amelyeken oly
gyakran elmélkedtek: ,Az az én
parancsom, hogy szeressétek
egymast, amint én szerettelek
benneteket.”(Jn 15,12)

Jézus mindvégig szeretett minket,
egészen odaig, hogy az életét adta
mindannyiunkért. Tudjuk ezt, és
szeretnénk ezt élénkebb és
muiikoddképesebb hittel hinni, amit
az apostolokhoz hasonldan kértink
téle: ,Noveld hitiinket” (Lk 17,5). Igy
lesziink képesek Szent Janossal
egyltt, teljes meggy6zddéssel
mondani:,Megismertik és hittiink a
szeretetben, amellyel Isten van
irantunk.”(1 Jn 4,16)

»Isten a szeretet” (1Jn 4,8), és
szeretetre hiv minket: ,,Ez a mi
legf6bb hivatasunk, a mi elsdleges
hivatasunk; és ehhez kapcsolodik a
keresztény reménység orome is. Aki
szeret, annak orome a remény, a



remény, hogy talalkozni fog a nagy

szeretettel, amely az Ur”.!

Az Isten irdnti szeretetliink - a
természetfeletti szeretet - megfelel
annak a mindannyiunk iranti isteni
szeretetnek, amelyet maga az Ur allit
a masok iranti szeretetink mintajaul
és horizontjaul. Az Isten iranti
szeretet és a masok iranti szeretet
olyan szorosan 0sszekapcsoldadik,
hogy "a testvériség barmely
cselekedetében a fej és a sziv
gyakran nem tudja
megkulonboztetni, hogy Isten vagy a
testvéreink iranti szolgalatrol van-e
sz0, mert a masodik esetben, amit
teszunk, kétszeresen Istent
szolgéljuk".*

2. A masok iranti szeretet annyira
meghatarozo az életiinkben, hogy
"tudjuk, hogy a halalbol atmentiink
az életbe, mert szeretjuk
testvéreinket" (1Jn 3,14). A szeretet
szamtalan modon fejlddik és az egész



vilagra kiterjed. Senki sem lehet
kozombos irantunk, mert
"mindannyian Isten gondolatanak
gyumolcse vagyunk.
Mindannyiunkat akarnak,
mindannyiunkat szeretnek,
mindannyiunkra sziikség van".?

Ezekkel a sorokkal szeretném, ha
elgondolkodnank néhany kilonosen
fontos magatartason és
megnyilvanuldson, amelyekben a
testvériség kifejezddik. Bizonyos
értelemben ezek Szent Josemaridnak
ezekben a szavaiban foglalhatok
0ssze: "Milyen kitartoan hirdette
Szent Janos apostol a mandatum
novumot! - hogy szeressétek
egymast! Komédia nélkil térdre
borulnék - kialt fel a szivem -, hogy
Isten szeretetére kérjelek benneteket,
szeressétek egymast, segitsétek
egymast, fogjatok meg egymas kezét,
tudjatok megbocsatani egymasnak™,

A megértés amplitudoja



3. A megeértés szo a szemelyes
kapcsolatokkal 0sszefliggésben néha
csak az egyik aspektusat idézheti fel:
azt, hogy nem lepddink meg masok
hibain és gyengeségein. Ebben az
esetben azonban nem értenénk meg
teljesen az Ut kdvetkez pontjat: A
szeretet nem annyira "addas", mint
inkabb "megértés".’

A megértés, amely a szeretet
gyumolcse, "megérti": els6sorban
nem a masok hibait vagy
hidnyossagait "latja", hanem erényeit
és tulajdonsagait. Emlékszem egy
elmélkedésre, amelyet Don Javier
1999. augusztus 26-an, egy nyari
kurzuson tartott Olbeiraban (egy
lelkigyakorlatos haz Galiciaban,
Spanyolorszagban): erdvel és
szeretettel buzditott benniinket, hogy
"ne a hibaikon, hanem az erényeiken
keresztul lassuk az embereket". A
szeretet arra késztet, hogy orommel
lassuk masokban a pozitivumokat.
"Orilnink kell felebaratunk



jolétének, mint a sajatunknak"®; ez az
ellentéte annak, hogy masokat azzal
a sotét blinnel lassunk, ami az
irigység, olyan értelemben, hogy
szomoruan nézzuk masok javat.

Masrészt minden ember mindig
tobbet ér annal, mint amit a
megszokott tudasunkkal latni
tudunk. Bizonyos értelemben
gyakran ezt olvassuk a Szentirasban,
amikor a Zsidokhoz irt levél arra int
benntinket, hogy ne feledkezziink
meg a vendégszeretetrol: a
vendégszeretetnek koszonhet6en
"némelyek angyalokat vendégeltek
meg, anélkil, hogy tudtak volna
rola" (Zsid 13,2).

4. A szeretetbdl fakado megértés
lehetdvé teszi szamunkra, hogy
meglassuk masok hibait és
hianyossagait is: megértjik az
embert, mind pozitiv, mind negativ
értelemben. Es biztosak lehetiink
benne - a szeretet latja ezt, mert



nagyon bolcs -, hogy a pozitivum
messze felilmulja a negativumot.
Mindenesetre a negativ dolgok nem
adhatnak okot az elkilontlésre,
hanem az imara és a segitésre; ha
lehet, tobb szeretetre; és ha
szukséges, testveri figyelmeztetésre.

Az Atyank sokféleképpen
ragaszkodott a szeretetnek ehhez az
olykor hdsies megnyilvanulasahoz:
"Gyakoroljatok a testvéri
figyelmeztetést, ne sit populus
Domini sicut oves absque pastore
(Szdm 27,17), hogy ez a
természetfeletti csalad, amely az
Isten Mtive, ne ugy jelenjen meg,
mint pasztor nélkili nyaj. Mindig azt
tanitottam, leanyaim és fiaim, hogy a
Miben mindenkinek pasztornak és

juhnak kell lennie"’.

5. Mindannyian gyengék vagyunk, és
nem lep6dhetiink meg, ha haraggal

vagy félreértéssel reagalunk
masokkal szemben. De ezeket a



reakciokat nem szabad elfogadnunk
azzal, hogy igazoljuk 6ket, hanem
ezek alkalmak lesznek arra, hogy
bocsanatot kérjiink az Urtdl, és
konyorogjunk Hozza, hogy novelje a
szeretetre valo képességiinket, hogy
adjon nekink tobbet abbdl a
megértésbdl, amely a szeretet
gylimolcse. Es igy, anélkiil, hogy
elkeserednénk gyengeségiink miatt,
kérni fogjuk Istent0l a segitséget,
hogy végul halaval telve mondhassuk
neki: "Megnagyobbitottad

szivemet" (Zsolt 119,32).

Fontos példaul, hogy kiizdjink azért,
hogy elsajatitsuk és enyhitsiik a
tirelmetlenséget, amely spontan
modon felmertilhet masok valds vagy
keveésbé valds hibaival szemben
(néha a hiba inkabb a sajat
latdsunkban van). Az ilyen
tirelmetlenség a megértés és ezaltal
a szeretet hidnyahoz vezethet.
Karthagoi Szent Ciprian 6si szavai
erdsek: "A szeretet a testvéreket



0sszekotd kapocs, a béke alapja, az
egységnek szilardsagot adod kotelék;
az, ami a reménynél és a hitnél
magasabb rend(, ami az
alamizsnalkodast és a martiromsagot
feltilmulja; ami 6rokre velink marad
a mennyben. Vedd el azonban a
tiirelmét, és elpusztul".®

6. A megértés, amely a testvéri
szeretet gyumolcse, segit elkerilni,
hogy az egymas kozotti
kapcsolatokban ne zarjunk ki senkit,
ami akkor torténhet, amikor
észrevesszuk a kiilonbségeket. A
valosdghban ez a kilonbo6zdség
gyakran a jellem, az érzékenység, az
érdekl6dés sth. gazdagsagat jelenti.
Atyank igy magyarazza ezt nekunk:
"Nektek is allanddan gyakorolnotok
kell a testvériséget, amely minden
természetes szimpatian vagy
antipatian felul all, szeretve egymast,
mint igazi testvéreket, azzal a
banasmaoddal és megértéssel, amely



azokhoz illik, akik egy jol
Osszetartozo csaladot alkotnak".’

A masok szeretetére és megértésére
tett er6feszitések mellett az is fontos,
hogy megkonnyitsiik szamukra, hogy
szeressenek minket. Ebben az
értelemben emlékeztetlek
benneteket arra, amit mar irtam
nektek: "El6zékenységgel, orommel,
tirelemmel, optimizmussal,
tapintattal és minden mas erénnyel,
amelyek az egyuttélést megkonnyitik,
az emberek csak igy fogjak érezni,
hogy elfogadjak ¢ket és boldogok""™.
fgy 1étrejon a testvériség légkore,
amelyben mindegyikink erdsitheti a
masik szeretetét, és és mindannyian
egyesulve megtapasztaljuk a
szdazszorosat, ahogy Urunk igérte
nekink, mikozben az orok élet felé
tartunk. (vo. Mt 19,29).

A megbocsatas kincse

7. A megértés szoros kapcsolatban all
a megbocsatas rendkivil fontos



valosdgaval is: mind a bocsanat
kérése, mind a meghocsatas
beletartozik. 1974 aprilisaban Atyank
azt mondta nekink, hogy "a
legistenibb valosag az életiinkben
keresztényként, Isten gyermekeiként
az Opus Deiben, hogy megbocsatunk
azoknak, akik megbantottak minket".
Majd nagy egyszeruiséggel hozzatette:
"Nekem nem Kkellett megtanulnom
megbocsatani, mert a mi Urunk
megtanitott szeretni". Az
istengyermekség szamos
kovetkezménye és megnyilvanulasa
kozil talan nem a megbocsatasra
gondolnank spontan modon eldszor.
Mindazonaltal felismerjik, hogy
Isten gyermekeinek lenni azt jelenti,
hogy Krisztusnak lenni, azonosulni
vele. Es Krisztus éppen azért jott erre
a vilagra, az orokkévalo Fiu emberré
lett, hogy megbocsasson. Ezért
elgondolkodhatunk azon, hogy
"semmi sem tesz minket Istenhez
hasonlobbd, mint a megbocsatasra

val6 készség""'.



Milyen gyakran imadkozunk és
elmélkediink a Miatyankrol! A
masoknak valé megbocsatas annyira
meghatarozo, hogy ez a feltétele
annak, hogy Isten meghocsasson
nekunk. Milyen jo, ha kérjuk Istent,
hogy tanitson meg minket
megbocsatani, igazan és mindig. Sot,
legyen szent merészségunk arra
kérni Ot, hogy Atyankhoz hasonléan
mi is eljussunk oda, hogy annyira
szeressunk masokat, hogy ne kelljen
megtanulnunk megbocsatani."
Csodalatos lenne, ha el akarnank
jutni arra a pontra, hogy annyira
szeressunk, hogy soha ne érezzuik
magunkat megbantva.

8. Ugyanolyan fontos, mint a
megértés és a megbocsatas, hogy
megtanuljunk bocsanatot kérni, még
a kisebb napi konfliktusokban is. A
megbocsatas kérésének dszinte
gesztusa gyakran az egyetlen maodja
annak, hogy helyreallitsuk a
harmoniat a kapcsolatainkban, még



akkor is, ha - tobb-kevesebb okkal -
ugy gondoljuk, hogy mi vagyunk a
sértett fél. Nem az elméleti
szamitasokon alapuld szigoru
igazsagossag vezette Isten Fiat arra,
hogy Atyjatol bocsanatot kérjen
helyettiink, hanem az ingyenességbdl
fakado szeretet, amely csak arra
gondol, amit masokért tehet.

Lanyaim és fiaim, ne gondoljuk, hogy
ez valami nagyon szép, de a sajat
kicsinységinkon tulmutato dolog.
Természetesen a cél nagyon magas.
De Isten kegyelmével apranként
kozelithetjik meg, ha nem hagyjuk
abba lelki er6feszitéseinket, a
Szeretetre szeretettel valaszolva
minden nap megujuld erdfeszitéssel.

A szolgalat szellemisége

9.,,Az Opus Deiben Isten
gyermekeinek legnagyobb
torekvése... mindig a szolgalatnak
kell lennie."" Nagyon jol megértjik
Szent Josemaria ragaszkodasat,



amikor Urunk szavait olvassuk és
elmélkediink azokon: "Az Emberfia
nem azért jott, hogy neki
szolgaljanak, hanem hogy
szolgaljon" (Mk 10,45); "Ugy vagyok
kozottetek, mint aki szolgal" (Lk
22,27).

A szolgdlat szelleme a szeretet
kifejez6dése, annak a szeretetnek a
kifejez6dése, hogy masok
szukségleteit ugy tekintjik, mintha a
sajatjaink lennének. Milyen
erOteljesek Atyank szavai: "Nem
banom, ha sokszor kell
megismételnem. Mindenkinek
szuksége van szeretetre, és nekink is
szukségiunk van ra a Miben.
Torekedjetek arra, hogy érzelg6sség
nélkil mindig novekedjen a
testvéreitek irdnti szeretetetek. Egy
gyermekem minden gondja legyen -
valoban! - nagyon is a miénk. Azon a
napon, amikor idegenként vagy
egymas irant kozombdosen élink,
meg6ltiik az Opus Deit."*



Akarva-akaratlanul is élhetnénk ugy,
mint idegenek vagy egymas irant
kozombos emberek, mert tulsagosan
elmerulink olyan tevékenységekben,
amelyek valgjaban
megakadalyozzak, hogy megismerjuk
egymast, hogy kapcsolatba keriiljink
egymassal, hogy pozitivan
érdeklddjink masok irdnt. Leanyaim
és fiaim, azok a szavak jutnak
eszembe és szivembe, amelyeket
Szent Josemaria teljes lelkier6vel
szokott mondani nekink:
"Szeressétek egymast!

10. Szolgalni akarunk masokat,
tudva, hogy ezzel Jézus Krisztust
szolgaljuk: "Bizony mondom nektek,
amit e legkisebb testvéreim koziil
egynek is tettetek, nekem

tettétek" (Mt 25,40). Ezért jo, ha
mindannyian elgondolkodunk: "Csak
akkor leszek érzékeny Isten irant is,
ha él bennem a készség, hogy
kozeledjek a felebarathoz és
kifejezzem iranta a szeretetemet.



Csak a felebaratnak nyujtott szolgalat
nyitja meg a szememet annak
meglatasara, hogy mit tesz Isten
értem, s hogy mennyire szeret. "

Mindannyian tapasztaljuk, hogy
masok szolgalata gyakran bizonyos
erdfeszitéssel jar. "Ne gondoljatok
(...), hogy konnyt az életet szolgalatta
tenni. Ezt a j6 kivansagot valosagga
kell tenni, mert Isten orszaga nem
szavakban, hanem erényekben all
(1Kor 4,20), és a masoknak valo
allando segitségnyujtas gyakorlasa
nem lehetséges dldozatok nélkil"*®.
Ez a szeretetbdl fakado erdfeszités
azonban mindig 6romforras; olyan
orom, amely viszont nem
szarmazhat 6nzéshol.

A szolgalat szelleme végil a testveri
szeretet kifejezddése, és "a testvéri
szeretet csak ingyen lehet, soha nem
lehet fizetség azért, amit a masik
tesz, vagy el6leg azért, amit elvarunk

téle"".



A béke és az 6rom magvetoi

11. A szolgéalat szellemének egyik
megnyilvanulasa, amely bizonyos
értelemben mindegyiket magaban
foglalja, a béke és az 6rom vetése.
Mivel ezt a békét és 6romot csak
akkor tudjuk adni, ha rendelkeziink
velik, és mindketto Isten ajandéka, a
legjobb modja annak, hogy
novekedjiunk benntik, ha gyengéden
apoljuk az Istennel valo bensdséges
kapcsolatunk pillanatait: a
szentségeket és a személyes imat.

Egyetlen ember életébdl sem
hianyoznak, kisebb-nagyobb
gyakorisaggal, kisebb-nagyobb
intenzitassal, a banatok és
szenvedések, amelyek a
nyugtalansag és szomorusag
kilonbo6zd érzéseit valtjak ki. Ezek
olyan lelkiallapotok, amelyeket le
lehet és le is kell gy6zni azaltal, hogy
visszanyerjuk az oromot az Isten
szeretetébe vetett hit altal, amelyet



Isten ma és most mindannyiunk
irant tanusit (vo. 1Jn 4,16).

Orémiinket nem magunkban, hanem
az Urban kell gyokereztetniink. Igy a
banatok ellenére is lesz lelki erdnk,
hogy jobban megfeledkezziink
magunkrol, és tovabbadjuk
masoknak az Istentdl szarmazo
oromot. Ebben az értelemben
olvassuk Nehemids konyvébdl ezeket
a szavakat, mintha nekunk is
szolnanak: "Ne szomorkodjatok, mert
az Ur érome a ti er6tok" (Neh 8,10).

12. A nekem irt leveleitekben
gyakran adtok hirt arrol, hogy
milyen nehéz helyzeteken mentek
keresztul. Szeretnék
mindannyiétokhoz nagyon kozel
lenni, elkisérni titeket a beteg
gyermek, a kora miatt mar nagyon
korlatozott édesanya gondozasaban,
vagy a kulonleges szenvedéssel jaro
helyzetekben. Igyekszem
mindannyiotokat a szivemben és a



mindennapi szentmisémben
hordozni.

Ezekben és oly sok mas helyzetben
ne feledjiik, hogy az Ur a kereszttel
ald meg, és hogy - ahogyan Atyank
b6séges tapasztalattal megerositette -
"a hiteles szeretet 6romot hoz
magaval: olyan 6romot, amely a
kereszt formajaban gyokerezik"®.
Raadasul a jol megélt testvériséggel
soha nem vagyunk egyedil:
mindannyian egyutt - cor unum et
anima una - hordozzuk az Ur
keresztjének édes terhét, azzal a
belsd bizonyossaggal, hogy végul is
az 6 igdja konnyt és terhe konnyd
(v0. Mt 11,30). Ebben az értelemben
gyakran olvastuk és elmélkedtink
Szent Josemaria szavait, azzal az
Oszinte vaggyal, hogy magunkéva
tegyiik 6ket: "Onmagunkat a lelkek
szolgalatara adni, 6nmagunkrol
megfeledkezve, olyan hatékony, hogy
Isten 6rommel teli alazattal
jutalmazza.”"



Csaladi élet

13. A nagy tobbségetek nem a M
kozpontjaiban él. Azonban, ahogy
Atyank irja, "mi mindannyian, akik
az Opus Deihez tartozunk,
gyermekeim, egyetlen otthont
alkotunk: annak oka, hogy egyetlen
csaladot alkotunk, nem az egy fedél
alatt valo fizikai egyuttélés. Az
Oskeresztényekhez hasonléan mi is
cor unum et anima una vagyunk
(ApCsel 4,32), és a Mlben senki sem
érezheti a k0zombosség

keser(iségét".

Annak érdekében, hogy a Ml nagy
tobbsége, akik nem a kozpontokban
élnek - a szupernumerariusok és az
aggregatusok - megkaphassak és
hozzajarulhassanak az Opus Dei
otthondnak melegségéhez, sziikséges,
hogy néhanyan koziletek - a
numerariusok és numerariak -
anyagilag is felépitsék ezt az otthont
a kozpontokban, amelyben a tobbiek



a korulményeiknek megfelelGen
vesznek részt. Természetesen a
kozpontok nagyon hasznosak a
képzés eszkozeként, az apostoli
tevékenységek befogadasara sth., bar
tudjatok, hogy mindezek a
tevékenysegek akkor is
megvaldsulnak, amikor nincsenek
ilyen kozpontok, kilongsen azokon a
helyeken, ahol az apostoli munka
még nagyon gyerekcipdben jar.

Természetesen vannak olyan
munkahelyi, egészséguigyi, csaladi
stb. helyzetek, amelyek miatt néhany
numerarius és numeraria szamara
tanacsos, sot sziikséges, hogy ne a
kozpontokban lakjanak, anélkil,
hogy ez csokkentené a felelgsséguiket
és az otthonunk épitése iranti -
kilonbozo, de valodi - odaadasukat.

14. Természetes, hogy sok csaladban
kilonboz6 generaciok (nagyszulok,
szuldk, gyerekek) és kilonbozo
karakterek élnek egytitt, és gyakoriak



a tobbé-kevéshé sulyos kronikus
betegségekkel kiizd0 csaladok is. Igaz
ugyan, hogy ez néha a csaladi egység
romlasahoz vezethet, de az is igaz,
hogy nagyon gyakran ezek és mas
nehézségek is kozelebb hozhatjak
egymashoz a csaladokat, ha igazi
szeretet van bennuk.

Lanyaim és fiaim, a MU egy nagyon
nagy csalad, amelyben kilonboz6
koru és személyiségli emberek
vannak, és betegek is. Hala Istennek,
az otthoni emberekrdl valo
gondoskodas és szeretet egy
csodalatos valosag, amelyet
probalunk megadni a betegeinknek.

15. Egyes kozpontokban vannak
olyan helyzetek, amelyek
nehezebbek lehetnek. Ha valaha is
farasztonak talaljatok a csaladi életet,
0szintén keressétek ennek a
faradtsagnak az okat, hogy orvosolni
lehessen. Gondoljatok végig, hogy ez
csak az anyagi eszk0z0k hianyabol



adodik-e, vagy annak a természetes
erdfeszitésnek, amellyel a masokrol
val6 gondoskodas kotelessége jarhat;
vagy pedig a szeretet kih(llésének is.
Ha ez utébbi a helyzet, ne lepddjetek
meg, és ne csuggedjetek; arra
batoritalak benneteket, hogy kérjétek
Istent batran és egyszerien, tagitsa ki
a sziveteket, és segitsen meglatni Ot
masokban, hogy 6rommel teljetek el,
mint a tanitvanyok, amikor
meglattak a feltamadt Urat: "Amikor
a tanitvanyok meglattak az Urat,
orvendeztek" (Jn 20,20).

Masrészt, néha egy bizonyos
személyiséget szenvedések
alakitottak, amelyek talan
megmagyarazzak ezt a
viselkedésmodot. Isten
mindannyiunkat alaposan ismer,
még azokat is, akik szenvednek, és
mindannyiunkra gyengédséggel
tekint. Tanuljuk meg az Urtél, hogy
mindenkire igy tekintsunk,
mindenkit megértsink - probalom



még egyszer mondani -, hogy
képzeljik magunkat masok helyébe.
"Milyen sok félelmet és veszélyt tud
ellizni az igazi szeretet a testvérek
kozott! Nem beszélunk rola - az
profanizalasnak hatna -, de minden
kis dologhdl kivilaglik...”*

Soha ne szlinjink meg halat adni az
Urnak az otthonért, amelyet nekiink
adott, a kilonb6z6 személyiségek,
tarsadalmi helyzetek és kultarak
gazdag valtozatossagaval. Es
ugyanakkor érezziik a felelGsséget,
hogy megdrizziik benne azt a hangot,
azt a légkort, amelyet "az egymassal
valo banasmodban is a rendkiviili

finomsag jellemez"*.

Az Egyhazban és a vilaghan

16. A testvériséggel valo torodes
annak megnyilvanulasa, hogy a M,
mint az Egyhaz része, Isten csaladja.
Ha megprobaljuk egymast szeretni,
megérteni, megbocsatani és
szolgalni, akkor a szentek kozosségén



keresztil nagyon kozvetlenul mi is
hozzajarulunk az dsszes hive és az
egész emberiség egységéhez. Szent
Josemaria azt mondta, hogy "a
legf6bb apostoli feladat, amelyet
nekunk, keresztényeknek a vilagban
kell végezniink, a hit legjobb
tanusagtétele, az, hogy
hozzajaruljunk a hiteles szeretet
légkoréhez az Egyhazon belul. Ha
nem szeretjik igazan egymast, ha
tdmadasok, ragalmak és
veszekedések vannak, ki fog
vonzodni azokhoz, akik azt allitjak,
hogy az evangélium 6romhirét
hirdetik?"*. Kérem az Urat, hogy
mindig az egység eszkozei legyliink a
sajat otthonunkban, a Mliben, az
Egyhazban és az egész
tarsadalomban.

A testvériség apolasa fényt és
meleget hoz vilagunkba is, amely
gyakran sotétségben van, vagy a
kozony hidegét6l szenved.
Otthonainknak - az aggregatusoké, a



szupernumerariusoké és a Md
kozpontjainak - "dertisnek és
vidamnak" kell lennitik. Olyan
nyitott otthonoknak, amelyek
sokakat befogadnak, beleértve
azokat is, akiknek talan hianyzik az
otthon melegsége. Egy keresztény
csalad tanusaga, amely megprobal
egységben lenni, hogy személyes
korlatai ellenére is mindenki
megdrizze a meghocsatasra, a
szeretetre, a szolgalatra valo
hajlanddsagot, sokak szamara
hivatkozasi pont lesz. Mint ahogy
mindenekel6tt a nazareti otthon volt,
van és mindig is lesz. Ne felejtsiik el,
amit Szent Josemaria szokott
mondani nekink: "Mi ehhez a
csaladhoz tartozunk".

A jol megélt testvériség kozvetlen
apostolkodas: nagyon sok ember
fogja latni az egymas iranti
szeretetliinket, és képes lesz
felkialtani, ahogy az els6
keresztények esetében is tették:



"nézzétek, mennyire szeretik
egymast"**; vonzani fogja 6ket ez a
keresztény szeretet, ez a "szeretet,
amely bizonyos részvételt jelent a
végtelen szeretetben, amely a

Szentlélek">.

kK 3k

17. Befejezésil ujraolvasom veletek
Atyank e masik szavait: "Sziv,
gyermekeim, szolgaljatok egymasnak
szivvel. Amikor a szeretet Jézus
Legszentebb Szivén és Maria
Legédesebb Szivén keresztil halad,
akkor lesz a testvéri szeretet
leginkabb emberi és isteni ereju.
Batorsagot nyujt a teher elviselésére,
megkonnyiti a terhet, biztositja a
kiizdelemben vald 6romot. Nem
valami ragados dolog, hanem
olyasmi, ami megerdsiti a 1élek
szarnyait, hogy magasabbra
szarnyaljon; a testveéri szeretet,
amely nem a sajat érdekeit keresi
(vO. 1 Kor 13,5), képessé tesz arra,



hogy szarnyalva dicsérje az Urat a
szivesen vallalt dldozat
szellemével ™’

Minden szeretetemmel megaldalak
benneteket,

Atyatok,

Réma, 2023. februar 16.

1 Ferenc papa, Audiencia,
2017.03.15.

2 Szent Josemaria, Irdnymutatas,
1935. majustol 1950. szeptemberig

3 XVI. Bendek papa szentbeszéd,
2005.04.24.

4 Kovacstlizhely 454.

5 Ut 463.



6 Nagy Szent Gergely, Homiliee in
Evangelia, 5, 3: PL 76, 1094 B.

7 Levél 15, 169. pont

8 Szt. Ciprian, De bono patientiee (A
helyes bliinbanatrol), n. 15: PL 4, 631
C.

9 Levél 30, 28. pont

10 Lelkipasztorilevél, 2019.
november 1., 9. pont

11 Aranyszaju Szent Janos, Maté
evangéliumanak magyarazata, 19.
homilia, 7.

12 vo. Barazda, 804.
13 Levél 15, 38.pont

14 General Archives of the Prelature,
Library, PO1.

15 Deus Caritas Est 18.

16 Levél 8, 4.pont



17 Laudato si’, 228.
18 Kovacsttizhely, 28.
19 Levél 2, 15.pont
20 Levél 11, 23.pont
21 Barazda, 767.

22 Szent Josemaria, Irdnymutatas,
1934-1V-1., 63.pont

23 Isten baratai, 226.

24 Tertuliano, Apologeticum, 39: PL
1, 471.

25 Aquinoi Szt.Tamas, Summa
theologiae, II-11, q. 24, a. 7 c.

26 Level 1974.11.14., 23.pont

Copyright © Prelatura Sanctee Crucis
et Operis Dei



(A szerz0i jog tulajdonosanak
kifejezett engedélye nélkiil tilos e
levél egészének vagy barmely
részének nyilvanos terjesztése)

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hu-hu/article/a-prelatus-levele-2023-
februar-16/ (2026.02.08.)


https://opusdei.org/hu-hu/article/a-prelatus-levele-2023-februar-16/
https://opusdei.org/hu-hu/article/a-prelatus-levele-2023-februar-16/
https://opusdei.org/hu-hu/article/a-prelatus-levele-2023-februar-16/

	A Prelátus levele (2023. február 16). Testvériség

