
opusdei.org

A Prelátus levele
(2020. október 28.)

Ebben a lelkipásztori levelében
Mons. Fernando Ocáriz nagyító
alá veszi az Opus Dei
szellemiségét és a Mű híveinek
különböző személyes
körülményekkel és jellemzőkkel
bíró hivatását.

2020.11.27.

A Prelátus levelének tartalma
(2020. október 28.)

I. A hivatás ajándéka



Mindent átfogó kegyelem

Ugyanaz a szellemiség

Saját apostoli küldetés

Néhány saját eszköz

Egység és különbözőség

Egész életünkkel

II. A Műbe szóló hivatás
numeráriaként és numeráriusként

Nyitott szív

Keresztre szegezett csoport

III. A Műbe szóló hivatás
numerária auxiliarként

A személy és a család elsőbbsége

Mindenféle környezetből

Apostolkodás apostolkodása



IV. A Műbe szóló hivatás
agregátaként és agregátusként

Saját karakter

Krisztus jó illata

V. A Prelatúra papjai

Mások szolgálatában

VI. A numeráriusok és agragátusok
apostoli cölibátusa

VII. A szupernumerária és
szupernumerárius hivatás a Műben

Nagyon nagy isteni kegyelem

Házasság és család

Keresztény módon befolyásolni a saját
környezetünket

VIII. A Szent Kereszt Papi Társaság
agregátus és szupernumerárius
hivatásai a Műben



Drága gyermekeim, Jézus oltalmazza
leányaimat és fiaimat!

1. A Mű születésének századik
évfordulójához közeledve és az Úr
által elénk tárt apostolkodás széles
panorámájára gondolva, szerettem
volna, ha mélyebben és lassabban
átelmélkedjük Szent Josemaría
tanításában, hogy hogyan
konkretizálódik az egyes ember
életében a keresztények egyetemes
meghívása az életszentségre. Az
Atyánk kezdettől fogva megértette,
hogy a meghívás egyetemessége
magában foglalta az Isten és a
felebarát iránti szeretet teljességét a
világ közepén is, valóságos
világunkban annak fényeivel és
árnyaival együtt.

I. A hivatás ajándéka

Mindent átfogó kegyelem



2. Isten mindenkit kiválaszt és hív:
"Mert őbenne választott ki
bennünket a világ teremtése előtt,
hogy szentek és feddhetetlenek
legyünk előtte.” (Ef 1,4) Ezzel az
ajándékkal szembeni lelkiismeret és
felelősség fiatalos lelkülettel kísérve
arra vezet minket, hogy
együttműködjünk a világ
megszentelődésében. Közösségben az
egész Egyházzal igyekszünk
nagylelkűen válaszolni keresztény
hivatásunkra, amely bennünket az
Opus Deibe hívott.

Nézzük ennek a hivatásnak a
nagyságát, amely örök értelemmel
tölti be utunkat ezen a világon,
korlátaink és hibáink ellenére, és az
útközben elénk jövő nehézségek
ellenére, minden ellenére – ahogy az
Atyánk szokta mondani.

Szent Josemaría a “hivatás mindent
átfogó kegyelméről” beszélt. Itt nem
valami pillanatnyi dologról van szó,



hanem állandó kegyelemről: “új
látásmóddal tekinteni az életre...
Olyan mintha fény gyúlna bennünk”
és egyúttal “titokzatos indíttatás”,
“éltető erő, ami lavinaszerűen
magával ragad” [1]. Röviden olyan
kegyelemről van szó, amely egész
életünket áthatja, és fényként,
erőként jelenik meg. Fény, amellyel
látjuk az utat, amit Isten kijelöl
számunkra, és erő, hogy képesek
legyünk válaszolni a hívásra, igent
mondani és haladni az úton.

Az Atyánk egyik levelében azt írja: “a
hivatásban csak Isten kegyelme
működik közre – mint indító ok- és az
érintett nagylelkűsége, akit ez a
kegyelem megindított” [2]. Az Úr
mindig azt szeretné, hogy a
szabadságunknak döntő szerepe
legyen a válaszban – a kegyelem nem
veszi el a szabadságunkat, hanem
tökéletesíti – és így a hivatás
létrejöttében is szerepel. A szabadság
persze számíthat a



megkülönböztetéshez azoknak a
tanácsára, akik adhatnak és
kötelességük is tanácsot adni.

Ugyanaz a szellemiség

3. A Műben mindenki a saját
személyes körülményeinek
megfelelően ugyanazt a hivatást
kapta: legyen Opus Dei és valósítsa
meg az Opus Deit, ugyanazzal a
szellemiséggel, ugyanazzal az
apostoli küldetéssel, ugyanazokkal az
eszközökkel.

Mindannyiunknak ugyanaz a
szellemiség e, amely arra sarkall,
hogy megszenteljük a mindennapi
életet és különösen a munkát: “Nincs
a földön olyan nemes emberi
tevékenység, amelyet nem lehetne
megisteníteni, nem lehetne
megszentelni. Nincs olyan munka,
amelyet ne kellene megszentelni és
ne lehetne megszentelő magunk és
mások számára” [3]. Ez a szellemiség
arra sarkall, hogy életünk minden



pillanatában keressük az Istennel
való egységet abban, amivel
találkozunk. Ezért a munka
megszentelése az ajtóvasalat, amely
körül az életszentségünk keresése és
Krisztussal való azonosulásunk forog
a kegyelem segítségével.

Ebből származik a földi valóságok
pozitív szemlélete, melyekbe Isten
helyez minket. Szeretjük ezt a
világot, de nem hagyjuk figyelmen
kívül azt, ami ellenkezik a jóval (vö. 1
Jn 2,15). A világ aggodalmai a miénk
is, és ha az örömei általában
megkönnyítik számunkra, hogy
szeressük, akkor a fájdalmai arra
vezetnek, hogy még jobban
szeressük. Milyen vígasztalóak és
milyen felelősséget jelentenek Szent
Pál szavai: “minden a tietek. Ti
azonban Krisztuséi vagytok, Krisztus
pedig az Istené.”(1 Kor 3, 22-23)

És ha a munka megszentelése az
életszentségünk tengelye, akkor az



istengyermekségünk tudata az alap.
A megszentelő kegyelem révén a
gyermekség bevezet a
Szentháromság isteni életébe, mivel
a Fiúban mi is az Atya gyermekei
vagyunk a Szentlélek révén. “A
keresztség kegyelme által Isten
gyermekei lettünk. Isten ezen szabad
döntésével a természetes emberi
méltóság összehasonlíthatatlan
módon felemelkedett: és ha a bűn le
is rombolta ezt a csodát, a Megváltás
még csodálatraméltóbban építette
újjá, és még teljesebben vehetünk
részt az Ige istengyermekségében.” 
[4].

Az istengyermekség alap és egész
életünknek formát ad: Isten
gyermekeinek bizalmával tudunk
imádkozni, Isten gyermekeinek
könnyedségével tudunk haladni az
életünkben, Isten gyermekeinek
szabadságával tudunk átgondolni és
dönteni, Isten gyermekeinek
nyugalmával tudunk szembenézni a



fájdalommal és szenvedéssel, és úgy
értékelni a szép dolgokat ahogy Isten
gyermeke.

Az istengyermekség valóban “jelen
van minden gondolatunkban,
minden vágyunkban, minden
érzésünkben” [5]. És szükségszerűen
testvériséggé növekszik. “A Lélek
maga tesz tanúságot lelkünkben,
hogy Isten gyermekei vagyunk.”(Róm
8,16) Ezt tanúsítja bennünk az Isten
iránti gyermeki szeretet [6], amely
magával hozza a testvériséget.
“Mások más forrásból isznak, de
számunkra az emberi méltóság és a
testvériség forrása Jézus Krisztus
evangéliumában van.” [7].

Lelki életünk középpontja és gyökere
az eucharisztikus áldozatban van. Ez
ténylegesen gyökér: “Valahányszor
az oltáron bemutatjuk a
keresztáldozatot, melyben "Krisztus,
a mi húsvéti bárányunk



föláldoztatott"(1Kor 5,7),
megváltásunk műve folytatódik.” [8].

Az, hogy a személyes életünk
valóban az Eucharisztiába
gyökerezzen, a kegyelemre adott
választól is függ: “Küzdj azért, hogy
az Oltár Szent Áldozata legyen belső
életed központja és gyökere, és így
egész napod istentiszteleti
cselekménnyé alakuljon – a
Szentmise meghosszabbításává,
amelyen résztvettél, és előkészületté
a következő Szentmisére – és ez
csorduljon túl fohászokban,
szentséglátogatásokban, hivatásbeli
munkád és családi életed
felajánlásában.” [9].

A keresztény élet Eucharisztia
központúságából származik az
apostolkodás fejlődése és
hatékonysága is: “Légy
eucharisztikus lélek! – Ha
gondolataid és reményeid
középpontja a Tabernákulum, milyen



bőségesek lesznek fiam, az
életszentség és az apostoli
tevékenység gyümölcsei.” [10].

Saját apostoli küldetés

4. Ugyanaz az apostoli küldetésünk
van: ugyanúgy meg vagyunk hívva a
megszentelődésre és az Egyház
küldetésével való együttműködésre a
világ keresztény átalakításában; és a
mi esetünkben ez az Opus Dei
szellemiségének élése. A Mű saját
küldetése csak az Egyház nagy
misszióján belül érthető meg
pontosan, amelyben “valamennyien
arra vagyunk hivatottak, hogy
fölkínáljuk másoknak a kifejezett
tanúságtételt az Úr üdvözítő
szeretetéről, aki minden
tökéletlenségünkön túl fölajánlja
nekünk közelségét, szavát és erejét,
és így értelmet ad életünknek.” [11].

Kizárólag az Egyházban, Krisztus
misztikus testében kapunk erőt, hogy
a mai kor világában termékenyen



szolgáljunk. Éppen ezért, bár
korlátainkkal, de részesedünk az
Egyház céljaiban, aggodalmaiban és
szenvedéseiben mindig és
mindenhol. Mindannyian
magunkénak érezhetjük Szent Pál
szemléletét: “Ki gyönge, hogy én ne
volnék gyönge? Ki botránkozik meg,
hogy én ne égnék?” (2Kor 12,29)

5. Az apostoli küldetésünk nem
korlátozódik bizonyos
tevékenységekre, mert a Jézus
Krisztus iránti szeretetből kiindulva
mindent át tudunk alakítani a
másiknak végzett keresztény
szolgálattá. Mindegyikünk teljes
mértékben megvalósítja a Mű
küldetést a saját életével: a
családjában, a munkahelyén, a
társadalomban, ahol él, a barátai és
az ismerősei körében. Ezért érthető,
hogy Szent Josemaría miért ismételte
gyakran, hogy a Műben mindig
”elsődleges fontosságú és alapvető az
egyén apostoli



kezdeményezőképessége, szabadon
és felelősen a Szentlélek
indíttatására, és nem a szervezeti
struktúrák.” [12]. Szintén
hangsúlyozta, hogy a Műben a
legfőbb apostolkodás a barátság és
bizalom, amit személyesen valósít
meg mindenki.

Mindennek fényében, jobban érthető
annak az értelme, hogy “minden
apostoli feladat és az ezekhez
használt eszközök: onus et honor –
közös teher és közös megtiszteltetés,
numeráriusoké, aggregátusoké és
szupernumeráriusoké, és a
munkatársaké is” [13]. Az apostoli
küldetést a szentek közösségében
valósítjuk meg, mindannyian együtt
bárhol is vagyunk. Ezért utal Szent
Josemaría mindenkire az Egyházban:
“ha használjuk az eszközöket, akkor
só, világosság és kovász leszünk a
világban, Isten vígasztalására.” [14].



Néhány saját eszköz

6. Küldetésünk teljesítéséhez Krisztus
az út. És hogy tanítványként és
apostolként kövessük őt, az Opus
Deiben mindenkinek ugyanazok az
eszközei: ugyanazok a normák és
keresztény szokások, és ugyanazok a
lelki és doktrinális képzési eszközök.
A személyes körülményeknek
megfelelően más módon élhetjük
ezeket, de összességében ugyanazok.

Nem szabad szem elől téveszteni,
hogy ezek eszközök, és önmagukban
nem célok, amelyek Isten
kegyelmével elvezetnek ahhoz, hogy
a hétköznapi események során is
növekedhessen a szemlélődő élet,
amit a szentségek adta Krisztusban
való élet bősége táplál, különösen az
Eucharisztia. Az áhitatgyakorlatok
részei egy szeretetteljes
párbeszédnek, amely egész életünket
átöleli és személyes találkozást jelent
Jézus Krisztussal. Olyan pillanatok



ezek, amelyekben Isten vár, hogy
megoszthassa velünk az életét. Az 

erőfeszítés hogy teljesítsük őket
szabaddá tesz, mert “az
életszentséget az ügyes izmok
rugalmassága jellemzi (...) A szentség
nem merev, mint a kartonpapír: tud
mosolyogni, engedni, várni. Élet az:
természetfeletti élet.”[15]

Így arra törekszünk, Isten
irgalmában bízva, hogy
tökéletesebben éljük a szeretetet
azzal a szellemiséggel, amelyet Isten
adott nekünk. Szentnek lenni nem
azt jelenti, hogy egyre több dolgot
csinálunk, vagy teljesítünk bizonyos
elvárásokat, amelyeket feladatként
tűztünk ki. Az életszentség útja,
ahogy Szent Pál is írja, válasz a
Szentlélek működésére, míg Krisztus
ki nem alakul bennünk (vö. Gal 4,19).

Egység és különbözőség



7. Az Atyánk úgy látta a Mű munkáját
mint “egyetlen szövet”, ugyanannak
a hivatásnak a különböző módokon
élt összessége. Ezért ragaszkodott
ahhoz, hogy a Műben nincsenek
osztályok, vagy fontosabb és kevésbé
fontos tagok: sem amiatt, ahogy élik
az egyes tagok a hivatásukat, sem a
szakmai munkájuk alapján. Mint
minden természetfeletti valóságnál, a
lényeg az Isten szeretetére adott
válasz, és ezt nem lehet földi
mércével mérni.

Szent Josemaría így fejezte ki a
hivatásnak az egységét: nekünk
“ugyanaz az isteni hivatásunk,
egyetlen lelki jelenség, amely
rugalmasan alkalmazkodik a
személyes körülményekhez és az
egyén életállapotához. A hivatás
azonossága az odaadás azonosságát
jelenti a természetes korlátokon
belül, amelyeket a különböző
feltételek adnak.” [16].



Természetesen az egység és a
különbözőség a Műben a nők és
férfiak viszonylatában is megjelenik:
ugyanaz a szellemiség, az apostoli
hivatás és az eszközök, de
tevékenységeiket külön-külön
szervezik. Ezen kívül a Mű egészére
vonatkozó dolgokban a férfiak és nők
számára egységes vezetőség van
regionális és központi szinten. A női
és férfi vezetői szervek ugyanúgy
kezdeményeznek és felelősséggel
bírnak. A jog által meghatározott
fontos esetekben ugyanúgy
lehetőségük van elfogadni vagy
visszautasítani a Prelátus javaslatait,
vagy a régiókban a regionális
vikáriusét.

Egész életünkkel

8. Úgy tűnhet, hogy néhány
embernek nagyobb az odaadása a
Mű küldetésében mint másoknak. De
ez nem így van. Mindenki
ugyanolyan odaadással él, mert Opus



Deinek lenni és megvalósítani az
Opus Deit nemcsak bizonyos
feladatokban vagy testületi apostoli
kezdeményezésekben való részvételt
jelent. A hivatás és a hozzá kötődő
küldetés az egész életet átölelik,
nemcsak egy részét, mert az egész
élet lehetőség és alkalom a Jézussal
való találkozásra és az
apostolkodásra.

Ennek kapcsán írta Szent Josemaría,
hogy a hivatásunk “teljes odaadást
feltételez, mert bárki bármely családi
állapotban, teljes odaadással végzi a
munkáját és az állapotbeli
kötelességeit az Opus Dei
szellemisége szerint. Ezért ha
Istennek adjuk magunkat az Opus
Deiben, nemcsak bizonyos
tevékenységeknek szenteljük
magunkat, vagy több-kevesebb időt
szánunk jótékonyságra, más dolgokat
elhanyagolva. Az Opus Dei az egész
életünket áthatja” [17]. Teljes
odaadás, az egész életet átfogja,



önmagunk teljes odaadását jelenti,
mert mindenben hív Isten, hogy
szeressük őt és szolgáljuk a többieket
szeretettel, ami egyben a belső
szabadság. Ahogy Don Alvaro
megjegyzést fűzött ehhez: “a Mű
nagy rugalmasságot igényel,
minimális szabályozással, ami
szükséges, de ez minimális, hogy a
törvény betűje ne ölje meg a
szellemiséget: Littera enim occidit,
spiritus autem vivificat .(Hiszen a
betű öl, a Lélek pedig éltet.) (2 Kor
3,6)” [18].

9. Ezzel a levéllel arra szeretnélek
hívni benneteket, hogy újítsuk meg a
hálánkat az Úr felé a hivatás
ajándékáért. Örömmel adjunk hálát
ne csak a Mű szépségéért, úgy ahogy
Isten akarja teljességében, hanem
mindenki külön-külön is szemlélje,
ahogy ez a szépség megjelenik
személyes módon ahogy a prelatúra
hívei megélik ugyanazt a hivatást:
numeráriusként, a nők esetében



numeraria auxiliarként is –
agregátusként,
szupernumeráriusként vagy a Szent
Kereszt Papi Társaság tagjaként.

Ilyen összefüggésben szerettem
volna még egyszer hangsúlyozni,
amit néhány hónappal ezelőtt írtam:
a saját személyes gyengeségünk és
másokénak a tapasztalata
összehasonlítva azzal a csodálatos
ideállal, amit keresztény hitünk és a
Mű szellemisége tár elénk, nem
szabad hogy elkeserítsen. Az ideál és
az életünk szegény valósága közötti
aránytalanság okozhat
kiábrándultságot, de bizonyosak
vagyunk abban, hogy minden nap
újrakezdhetünk a Szentlélek
kegyelmének erejéve [19].

II. A Műbe szóló hivatás
numeráriaként és numeráriusként

10. “A Mű szívében vannak a
numeráriák és numeráriusok – a
szolgálat sajátos küldetésére



meghívva -, akik testvéreik lába elé
tudják helyezni magukat, hogy
kedvessé tegyék számukra az
életszentség útját, hogy minden testi
és lelki szükségükben
gondoskodjanak róluk, hogy
segítsenek nehézségeikben és
lehetővé tegyék áldozatkészségükkel
mindenki apostolkodását. [20]. Így a
numeráriák és numeráriusok életet
adnak testvéreiknek: munkájuk
“mindenkiben aktívan és ébren
tartani a szellemiséget, ami
következésképp rendkívüli
testvériséget és egységet hoz létre» 
[21].

A numeráriák és numeráriusok
hivatását az Opus Deiben az apostoli
cölibátus és a képzési feladatokban
és apostoli munkákban való teljes
rendelkezésreállás határozza meg. Ez
a rendelkezésreállás mások felé egy
sajátos szolgálatként értelmezhető és
így valósul meg, és főleg az a
körülmény könnyíti meg, hogy ők a



Mű központjaiban laknak. Azonban
előfordulhatnak olyan körülmények
is, amikor ez nem így van. Ez viszont
nem érinti sem az identitást, sem a
küldetést, mert mindig a többiek
szolgálatában állnak, bárhol is
lakjanak.

Nyitott szív

11. A numeráriák és numeráriusok
rendelkezésreállása és mások
szolgálata a szívnek egy valódi
nyitottsága: olyan szabadsággal
amely kizárólag Istennek él, és
miatta a többiekért, az elvégzendő
feladatokkal azonosulva, amelyekre
a Műben szükség van.

Néhányaknak a rendelkezésreállás a
képzési feladatokban és apostoli
munkákban konkretizálódik,
miközben képességeiknek,
tanulmányaiknak vagy más
szempontoknak megfelelő munkájuk
is van, hogy elvigyék oda az
evangélium örömhírét. Mások fő



szakmai tevékenységként a Mű
központjainak háztartásait vezetik,
vagy képzési, vezetői feladatokat
végeznek, vagy apostoli munkákban
vesznek részt.

Másrészről a rendelkezésreállás nem
korlátozódik egy passzív ‘ megteszem,
amit kérnek tőlem’ hozzáállásra,
hanem akkor bontakozik ki
teljességében, ha azon
gondolkodunk, hogyan tudjuk az
Istentől kapott képességeinket az
apostoli küldetés szolgálatába
állítani, ha használjuk őket, ha
kezdeményezően felajánljuk
magunkat. Ezért a rendelkezésreállás
nem mozdulatlanság, ellenkezőleg,
épp az a vágy, hogy mozogjunk Isten
ütemére.

Fontos megérteni és úgy élni a teljes
rendelkezésreállást mint
szabadságot, abban az értelemben,
hogy ne legyen más kötelék, mint a
szeretet (vagyis ne legyünk lekötve



egy munkához vagy lakóhelyhez stb.,
képesek legyünk bárhova kötődni,
ahol éppen vagyunk). Nem a külső
körülmények tesznek szabaddá,
hanem a szívünkben lévő szeretet.

Ezt a fajta szolgálatot, az Opus Dei
irányítását az Atyánk konkrétan úgy
látta megfelelőnek, ha a numeráriák
és numeráriusok végzik. Ezekben a
munkákban szükséges az
elhivatottság, hiszen az egész
létezését jelentik. Mégis tévedés
lenne azt hinni, hogy akik az
irányítási vagy képzési feladatoknak
szentelik magukat, azok jobban
odaadják magukat vagy többet
tesznek az Opus Deiért. Don Javier
így írt erről az egyik levelében:
“Nincs más megoldás, mint hogy
néhány gyermekem megszakítja vagy
teljesen félreteszi -legalább egy
időre- a szakmai tevékenységét, hogy
támogassa a testvéreit a lelki életben
és irányítsa az apostoli munkát.” [22]



Az Atyánk több helyen kifejezi ezt a
teljes belső rendelkezésre állást:
"Minden hivatás isteni, de a
numeráriusoknak teljes
holokausztban kell magukat Istennek
adniuk, odaadva mindenüket, az
egész szívüket, minden
tevékenységüket, a birtokukat, a
becsületüket.” [23]. Éppen azzal
tudják megvalósítani szabad
odaadással a Művet, hogy bármilyen
feladatot fel tudnak adni feltétel
nélkül. Ahogy ez magától értetődő,
vannak néha olyan körülmények,
amelyek objektíven korlátozzák
bizonyos feladatok végzését vagy
adott időben nem teszik lehetővé.
Ezért ismétlem, hogy a belső
hozzáállás fontos a teljes
odaadáshoz, hogy szolgáljuk a
többieket Krisztusért.

Keresztre szegezett csoport

12. Szent Josemaríának ezeket a
szavait is idézzük fel: “Az Úr nem



halandónak szeretné a Művet,
hanem halhatatlannak. Ezért
szeretné, hogy legyen a Műben egy
csoport, akik keresztre vannak
szegezve, a Szent Kereszt tesz
kitartóvá, mindig ugyanazzal az
evangéliumi lelkülettel, amely
imádsággal és áldozattal termi meg a
cselekvő apostolkodás ízes
gyümölcseit.” [24]. Az Atyánk nem
jelöli meg pontosan, hogy kik
alkotják ezt a keresztre feszített
csoportot, de Don Álvaro ezen
bekezdéshez fűzött jegyzete arra
mutat, hogy itt már látható vagy
érzékelhető, hogy különböző
módokon lehet élni a hivatást a
Műben. A szövegösszefüggés miatt
gondolhatjuk, hogy itt főleg a
numeráriákra és numeráriusokra
utal.

Másutt Szent Josemaría a papokra is
utal, akik különösen a Kereszten
vannak. És valójában mindenkinek
keresztre feszítve kell lennie, az



aggregátusoknak és
szupernumeráriusoknak is, mert ott
találkozunk az Úrral, ahogy az
Atyánk kifejezi saját mély
tapasztalatát: “Ha kereszted van,
akkor azonosulsz Krisztussal,
Krisztussá leszel, és ezért Isten
gyermekévé is.” [25].

Néha emberileg talán nektek,
numeráriáknak és numeráriusoknak
nehezetekre esik elhagyni a
szakmátokat, hogy másfajta
feladatokban dolgozzatok (a Mű
központjainak háztartása, az
irányítás, a képzés, vagy apostoli
tevékenységek vezetése), ez mégis
egy gyümölcsöző találkozás a
kereszttel, a Krisztussal való
legmélyebb azonosulás helye, és egy
sokszor nem várt, nagy
természetfölötti öröm forrása.

13. Amikor felvételünket kérjük a
Műbe, akkor tudunk róla és
szabadon elfogadjuk – szeretetből –



ezt a rendelkezésre állást, amellyel
egy isteni vállalkozáshoz
kapcsolódunk. Ugyanakkor, mint a
lelki életben minden, az érlelődés az
odaadásban idővel növekszik. Ez a
növekedés a képzés által, a belső
élettel valósul meg, és az odaadás
különböző tapasztalataival – kis
tervváltozások, feladatok során –
amelyek felkészítik a lelket a nagy
változásokra, ha ezek egyszer
szükségesek lesznek. Természetesen
az igazgatók mindig igyekeznek
kikérni az érintettek véleményét,
amikor fontos feladatról vagy
változásról van szó, bár ők egyszerű
módon kifejezik a nehézségeket,
amiket esetleg látnak, továbbra is
rendelkezésre állnak bármire, amire
szükség van Isten és a lelkek iránti
szeretetből.

Hangsúlyozom, hogy a lényeg a belső
hozzáállás, a testvérek és sok más
ember iránti odaadás, akik várják
keresztény szolgálatunkat:



“Emeljétek fel szemeteket, és
nézzétek meg a szántóföldeket: már
megértek az aratásra.” (Jn 4,35)

Ez a hozzáállás tökéletesen
összeegyeztethető egy egészséges
szakmai becsvággyal, és magától
értetődően felelős viselkedéssel, hogy
anyagilag eltartsuk magunkat és
természetfeletti családunk
szükségleteiről gondoskodjunk. A
szakmai tevékenység változtatására
való nyitottság, ha a Mű úgy kívánja,
mások képzésének szentelődni,
éppen abból a meggyőződésből
fakad, hogy olyan nők és férfiak
kívánunk lenni, akik hasonlítanak a
többiekhez a világ kihívásaiban,
mert küldetésük segíteni általakítani
és Istenhez vinni azt. És ezt nagyon
hatékonyan lehet tenni a Műben a
vezetői vagy képzési feladatokban.

A numeráriák és numeráriusok élitek
az apostoli cölibátus ajándékát, a
Krisztus iránti szeretet teljességét,



amely nyitott a lelki apaságra és
anyaságra. Meg vagytok hívva, hogy
élő tanúi legyetek az Istennek való
teljes odaadottságnak a világ
közepén, teljes rendelkezésreállással
mindenki szolgálatában:
beleszeretve Jézusba, a többiekbe és
a világba. Különleges hivatásotok,
hogy egy természetfeletti családra
vigyázzatok és a testvéreitekkel
törődjetek.

Nagyon széles látókörön mozogtok:
odaadott életetekkel – néha talán
rejtett módon, csillogás nélkül – a
világ utolsó sarkába is eljuttok a
termékenységetekkel.

III. A Műbe szóló hivatás
numerária auxiliarként

14. Nektek, numerária auxiliaroknak
sajátos szerepetek van a
szolgálatban, amelyet úgy
fejlesztetek, hogy a Mű
központjaiban megteremtitek és
fenntarjátok a keresztény családi



hangulatot. Ezt a feladatot a
munkátokkal valósítjátok meg, és ez
a ti esetetekben a háztartási munka.
Jól tudjátok, hogy nemcsak arról van
szó, hogy fizikai munkákat végeztek,
melyeket különböző mértékben
mindannyian végezhetünk és
végeznünk is kell, hanem ti előre
tervezitek, megszervezitek és
összefogjátok oly módon, hogy a
végeredmény az otthon, ahol
mindenki jól érzi magát, elfogadva,
megerősítve, ahol gondoskodnak
róla, és ugyanakkor mindenki felelős
is. Ennek minden embernél nagy
jelentősége van a többiek miatt, mert
az egész Műnek és minden egyes
tagjának felépítésében és belső
lelkületében visszatükröződik. Így
váltok ti nők “pótolhatatlan támasszá
és szellemi erővé azok számára, akik
az ő nagy lelki energiáiból” [26] – a ti
szellemiségetekből merítenek.

A személy és a család elsőbbsége



15. Munkátokkal gondoskodtok és
szolgáljátok a Műben élőket úgy,
hogy az egyes személyek válnak a
munkátok elsődleges céljává. Ez egy
nagyon konkrét kifejeződése annak,
hogy a Mű család, egy igazi család
nemcsak átvitt értelemben.
Emlékeztek, ahogy az Atyánk sokszor
mondta, hogy a Műben a kötelékek
erősebbek mint a vérségiek, és ennek
érzelmi következménye van, a
kölcsönös szeretet.

Szent Josemaría sokszor gondolt
arra, hogy a háztartási munka
ugyanaz, mint amit a Szűzanya
végzett. Ezért a Műben a családi
hangulat leképezése, folytatása a
názáreti otthonénak, amit bár nem
láttunk, el tudunk képzelni.

Bár a központok háztartási részét
különbözőképpen nevezik a
különböző kultúrákban, de a segítő
numeráriák mint testvér, anya, a
család fontos tagjai, ugyanúgy mint



az Atya vagy a többiek. Az Istentől
kapott kegyelemről, hogy
mindenkiről gondoskodjatok a
Műben, Szent Josemaría azt mondta,
hogyha tehette volna, akkor segítő
numerária lett volna. Kislányaimnak
hívott benneteket, mert utolsóként
érkeztetek a Műbe, és nem azért
mert kiskorúnak tartott volna titeket.
Ellenkezőleg, nagyon bízott érett és
szilárd hűségetekben, amivel előre
lehet vinni a Mű nagy szándékait.

Mindenféle környezetből

16. Nagyszerű az a valóság, hogy egy
numerária auxiliar mindenféle
környezetből jöhet. Néha valóban
felmerül a kérdés, hogy valakit Isten
numeráriának vagy numerária
auxiliarnak hív. Több tényező közül
az egyik a saját érzék a legdirektebb
szolgálathoz és az emberekről való
gondoskodáshoz. Természetesen a
megkülönböztetés végső soron az



érintettől függ a lelki vezetés és az
igazgatók útmutatásával.

Minden esetben fontos megérteni,
hogy a háztartásimunka nagy
méltóságot jelent: adni és fenntartani
az otthon melegét egy családban.
Ezenkívül akik az adminisztrációban
dolgoznak “ezen a szakmai munkán
keresztül – mert ez szakma a szó
igazi és nemes értelmében – jó
irányba befolyásolják nemcsak a
családjukat, hanem a barátaikat,
ismerőseiket is, és mindazokat,
akikkel valamilyen módon
kapcsolatba kerülnek. Néha sokkal
nagyobb hatással, mint más
szakemberek.” [27].

Apostolkodás apostolkodása

17. Szent Josemaría úgy értékelte az
adminisztráció munkáját mint az
apostolkodás apostolkodását, ami
nélkül a Mű nem tudna előre
haladni. Elsősorban azért, mert
nagyon közvetlen apostolkodás.



Megismétlem, hogy nem csak
materiális szolgálatról van szó, ami
önmagában szükséges és fontos,
hanem még inkább erről az
imádsággá alakított tevékenységről,
ami nagyon direkten kihat az adott
központban élők emberi és lelki
képzésére. Az a környezet, amit
létrehoztok, alakít és sokat alakít.

A jól végzett munkátok valóban
megtestesíti a szellemiséget és
hatékonyan közvetíti a tettek útján,
konkrét és állandó módon. Ezért
igyekezzetek a lehető legjobb
szakmai szinten végezni az otthoni
munkákat, mint ahogy bármelyik
gyermekem teszi a saját
munkájában. Felemelve a
megszentelt munka horizontjára, a
szakmai hozzáértéseteket
közvetlenül a személyek szolgálatába
állítjátok, és így emberivé teszitek és
inspiráljátok mások munkáját.



Másodsorban az adminisztráció
munkája az apostolkodás
apostolkodása azért, mert éltető és
erősítő hatásával lehetővé teszi a
többi apostolkodást, különösen ha
igyekeztek Istennel folytatott
párbeszéddé alakítani. “Az
adminisztrációban végzett munkával
– írta nektek Szent Josemaría –
minden apostoli tevékenységben
résztvesztek, minden munkában
együttműködtök. A jól működő
adminisztráció szükséges feltétel, az
egész Mű számára a legnagyobb
erőforrás, ha Isten iránti szeretettel
végzitek.” [28]. Nagyon észrevehető,
amikor egy új országban vagy
városban az apostoli munka
kezdetekor még nincsen jelen az
adminisztráció; és amikor már van,
akkor a Műben több élet és több
lendület lesz. Ezenkívül
természetesen a segítő numeráriák is
sok más apostoli feladatban
együttműködnek, oly mértékben
ahogy lehetséges.



Az adminisztrációra azt is mondjuk,
hogy a Mű gerince, mert tartja az
egész testet, amely különben nem
létezne. És ez hála Istennek valóban
így van, amit mindig észre kell
vennünk és értékelnünk.
Nyilvánvalóan a numeráriák, akik az
adminisztrációban dolgoznak,
szintén ezt a gerincet és az
apostolkodás apostolkodását
alkotják.

Numerária auxiliar lányaim, nagyon
izgalmas küldetésetek van:
átalakítani ezt a világot, amelyben
olyan sok az individualizmus és a
közömbösség, egy valódi otthonná. A
ti szeretettel végzett munkátok
mindenhova elérhet. Ti egy
emberibb és istenibb világot építetek,
mert méltóbbá teszitek az imává
alakított munkátokkal, a
szeretetetekkel és a
professzionalizmusotokkal, amellyel
a személyekről teljességükben
gondoskodtok.



IV. A Műbe szóló hivatás
aggregátaként és aggregátusként

Saját karakter

18. Az aggregáták és aggregátusok, ti
főként mély személyes
apostolkodással valósítjátok meg az
Opus Deit saját szakmai és családi
környezetetekben, és
együttműködtök a numeráriákkal és
numeráriusokkal a Mű híveinek
szolgálatában. Életetekkel
megmutatjátok, hogy minden
megkeresztelt ember
apostolkodásának jellemzője a teljes
szabadság. Ti ezt a cölibátusban élők
minden energiájával valósítjátok
meg. Ezért mondhatta nektek Szent
Josemaría: “Irigyellek benneteket,
mert az odaadásotok Istennek olyan
teljes mint az enyém, de sokkal
távolabbra is eljuttok.” [29] Mit kívánt
ezzel kifejezni? Azt, hogy a
legfontosabb a világban lenni, az
események közepén, a munka



világában, a családok körében, és
odavinni a keresztény életet.

Nagyon különböző körülményeitek
lehetnek és mindenféle szakmai
környezetben jelen lehettek.
Életetekben korlátlan lehetőségek
nyílnak, ahol megtestesíthetitek és
terjeszthetitek az Opus Dei
szellemiségét. Származásotok
sokfélesége miatt eljuthattok a
társadalom minden szintjére, és az
állandóságotok miatt mindenhol
megkönnyítitek az adott helyen
történő apostolkodás
meggyökerezését. Életmódotok
lehetővé teszi nagyon sokféle
kapcsolat kialakítását és hosszútávú
fenntartását: családi kapcsolatokban,
szakmai körökben, szomszédokkal, a
városban, a faluban vagy az
országban ahol éltek. “Ti távolabbra
eljuttok” – hangsúlyozta Szent
Josemaría, és nemcsak az
apostolkodás kiterjedésére gondolt,
hanem a mélységére is, mert mások



számára tapasztalhatóvá válik, hogy
mit jelent az Istennek való önátadás
a világban, osztatlan szívvel.

Így érthetővé válik, hogy miért
kívánta az Atyánk azt, hogy kétszer
annyian legyenek az aggregáták és
aggregátusok, mint a numeráriák és
numeráriusok. Mert a legalapvetőbb
munka mindenki számára a
hétköznapi körülményei között és a
munkája során történik.

Ha valaki a Műbe szóló lehetséges
hivatásán töpreng, és a numerárius
és aggregátus hivatás közül szeretne
választani, akkor tisztázni kell vele,
hogy téves felfogás azt hinni, hogy
egy numerárius több mint egy
aggregátus. Ez nagyon fontos a
megkülönböztetésben a hivatás
tisztázásakor. Vannak egyértelmű
esetek, amikor konkretizálódik a
hivatás a Műben: például egy házas
ember szupernumerárius lehet, de
numerárius vagy aggregátus nem.



Viszont vannak más, kevésbé
egyértelmű esetek, amikor a végső
döntést az érintettnek kell
meghoznia, mert ő érzékeli, hogy
Isten mit kér tőle konkrétan az
egyetlen és közös hivatáson belül.
Logikus és az okosság is azt diktálja,
hogy az ember tanácsot kér a lelki
vezetésben és az igazgatóktól, akik
ismerik az illetőt és vele együtt
igyekeznek megérteni Isten akaratát.

Krisztus jó illata

19. Konkrétan az aggregátákra és
aggregátusokra utalva írta Szent
Josemaría: “A munkájukon keresztül
– néha testületi apostoli munkákban
– mindenféle társadalmi
körülményben, mindenhol, a föld
legkülönfélébb pontjain elviszik
kollégáik közé Krisztus jó illatát; és
igyekeznek keresztény értelmet adni
a társadalmi, szakmai, gazdasági stb.
feladatokban azoknak – legyenek
köz- vagy magánszférában – akik



ugyanolyan háttérrel vagy
társadalmi helyzettel rendelkeznek.
És ezt általában úgy tehetik, hogy
nem szükséges lakóhelyet vagy
munkahelyet változtatniuk.” [30].
Közvetlenül Don Javiertől hallottam,
amikor megerősítette Szent
Josemaría tanítását, hogy az
aggregáták és aggregátusok
különösen világosan fejezik ki, hogy
mi az Opus Dei, a hétköznapi élet, a
munka és a családi élet
megszentelésével hely változtatása
nélkül.

Ti, aggregáták és aggregátusok
gyakran dolgoztok testületi
művekben az oktatás terén, vagy más
apostoli tevékenységben. Mégsem ez
a legfőbb módja annak, ahogy a Mű
küldetésében résztvesztek, mert az
egész Mű a kezetekben van. Néha
szükség van arra, hogy ezeket a
feladatokat végezzétek, de a
legfontosabb a hétköznapi élet
megszentelése, a barátság és a



bizalom az emberekkel, és adott
esetben a barátaitok elkísérése a
Szent Rafael-i és Szent Gábriel-i
munka képzéseire... Egyszóval Isten
arra hív benneteket, hogy élesztő
legyetek a tésztában. A ti
jelentőségetek, ismétlem, a
hétköznapi körülmények között
végzett munka, és mindenkinek a
saját feladata.

V. A Prelatúra papjai

20. A numeráriusok és aggregátusok
közül kerülnek ki a Mű papi
hivatásai, akik ugyanolyan
lényegesek mint a világiak a
Prelatúra teológiai és jogi
valóságában. Ez nem a hivatás
megkoronázása a Műben, hanem egy
új módja a megélésének, mert a
papok “még inkább kötelesek
szívüket szőnyegként a földre tenni,
hogy testvéreik puhára lépjenek.” [31]

Az Egyházban végzett papi
szolgálatukkal együtt – melynek



középpontja az Eucharisztia – a
Prelatúra papjai főleg a többi tag
szolgálatának és az apostoli
kezdeményezések lelki ellátásának
szenteli magát. Konkrétan, a
Prelatúra sajátos lelkipásztori
küldetése miatt, az Eucharisztia és a
bűnbánat szentségének
kiszolgáltatását végzik, Isten Igéjét
hirdetik, lelki vezetést és széleskörű
hittani képzést nyújtanak.

Az a tény, hogy a Prelatúra papjai
ugyanúgy élik a Mű szellemiségét,
mint a többiek, meghatároz egy papi
stílust, szolgálatukban magától
értetődően visszatükröződik a világi
szellemiség; tisztelik és elősegítik
érzékeny módon a világi hívek
felelősségét és kezdeményezését;
természetfölötti módon cselekszenek,
hogy Istenhez közelítsék az
embereket; a szabadság szellemét
mozdítják elő, ami a szeretet;
kezdeményeznek, hogy sok papi
munkájuk legyen. Természetesen,



amennyire lehetséges, az
egyházmegye tevékenységeiben is
együttműködnek.

Mások szolgálatában

21. Egyik levele elején, amelyet
különösen pap fiainak szánt, Szent
Josemaría ezt írta: “Fiaim, azért
szenteltek benneteket pappá, hogy
szolgáljatok. Hadd kezdjem ezzel az
emlékeztetővel, hogy papi
küldetésetek a szolgálat küldetése.
Ismerlek benneteket és tudom, hogy
a szolgálat szó összefoglalja a
vágyaitokat, egész életeteket, és
büszkék vagytok rá, nekem pedig
vígasztalás, mert ez az őszinte
jószándékotok, hogy mindig
másoknak akartok jót tenni, mint
világi testvéreitek is, feljogosít engem
arra, hogy azt mondjam, ti vagytok 
gaudium meum, et corona mea (Fil 4,
1), örömöm és koronám”[32].

A szolgálat szelleme, benneteket
papokat arra indít, hogy egynek



érezzétek magatokat a többiek közül,
tudatában annak, hogy a Műben
“egyetlen osztály létezik, bár
klerikusok és világiak alkotják” [33].
Ugyanakkor példátokkal és
szavaitokkal, igyekeztek
felébreszteni a többiekben az
életszentség utáni vágyat és eszköz
lenni a Mű egységében. Mindig
nyitottnak lenni mindenkihez,
törekedjetek a megfelelő emberi
színvonal fenntartására, a papi
komolyságra a megjelenésetekben, a
beszédetekben stb.

Gyermekeim, ha Szent Josemaría
mindenkinek mondta: “Krisztusról
kell beszélnünk és nem saját
magunkról” [34], ti papok, különösen
igyekezzetek, hogy ne csillogjatok, ne
legyetek a főszereplők, hogy a
főszereplő és életetek csillogása
Krisztus legyen, és minden esetben
fivéreitek és nővéreitek csillogjanak.
Ehhez, ahogy jól tudjátok és
igyekeztek is élni, elengedhetetlen az



Istennel való egységetek,
imádságotok és vidám áldozatotok,
életegységetek.

VI. A numeráriusok és
aggregátusok apostoli cölibátusa

22. A numeráriusok és aggregátusok
hivatása a Műben magában foglalja
az apostoli cölibátust, amely ajándék
Istentől és szeretetből fakadó válasz
erre az ajándékra a Szeretetért.
“Mindig véssétek az
emlékezetetekbe, hogy a mi
cölibátusunk oka minden szeretet
Szeretete” [35]. Ezért nem szabad
úgy gondolnunk a cölibátusra, mint
ha csak vagy főleg egy célszerű
választás lenne, amely lehetővé teszi,
hogy többet tudjunk a Mű
feladataiban vállalni, vagy egyik
helyről a másikra menni. Igaz, hogy a
cölibátusban ez lehetséges, vagy
könnyebb, de az alapvető ok az a
különleges ajándék, hogy Krisztus
életével azonosít minket. “A cölibátus



a hitet tanúsítja: az Istenben való hit
érzékelhetővé válik ebben az
életformában, és ennek csak Istenből
kiindulva van értelme. Erre alapozni
az életet, lemondani a házasságról és
a családról azt jelenti, hogy Istent
befogadjuk és valóságként
tapasztaljuk, és képesek vagyunk Őt
másokhoz is elvinni.” [36]

Az apostoli cölibátus nem választ el
másoktól, de mivel azt jelenti, hogy
osztatlan szívvel Isten mellett
köteleződünk el, meglátszik az
odaadott életünkben hasonlóan egy
házas emberhez, aki szintén nem
viselkedhet úgy, mintha nem fogadott
volna hűséget a házastársának.

Ha radikálisan éljük a hivatást, néha
talán összeütközésbe kerül a világ
elvárásaival. Itt is alkalmazhatjuk
azonban Szent Josemaría
általánosabb megfontolásait: “És ha
elpogányosodott vagy teljesen
pogány közegbe kerülök, mely



ütközik az én életemmel, nem fog
mesterkéltnek tűnni?-kérdezed. – A
válaszom: életed egészen biztos
ütközni fog az övékével, de pont ez
az ellentét – melyet tetteiddel
alátámasztott hited szít – tesz
hitelessé. Ezt a fajta természetességet
várom tőled.” [37]

Újítsuk meg ismét azt a
meggyőződésünket, hogy az apostoli
cölibátus ajándéka az isteni
szeretetnek különleges jele,
meghívás a Jézus Krisztussal való
sajátos azonosulásra, amely
mindenki szeretetére való nagyobb
képességet hoz magával emberileg,
de még inkább természetfölötti
módon. Így cölibátusban, a fizikai
anyaságot és apaságot megelőzve,
sokkal nagyobb lelki anyaság és
apaság válik lehetővé. De bármely
esetről legyen szó, házas vagy
cölibátusban élő, aki jobban szereti
Istent, az fog jobban azonosulni



Krisztussal, hiszen a házasság is “egy
isteni út a földön” [38].

VII. A szupernumerária és
szupernumerárius hivatás a
Műben

Nagyon nagy isteni kegyelem

23. Az Opus Dei híveinek legnagyobb
részét ti szupernumeráriák és
szupernumeráriusok alkotjátok,
igyekeztek megszentelni életetek
minden szeletét, és különösen a
házastársi és családi életet, mert
általában házas emberek vagytok.
1947-ben Szent Josemaría így írt
spanyolországi fiainak válaszként a
szupernumeráriusokról szóló
megfontolásokra: “Olvastam a
jegyzeteket a
szupernumeráriusokról. (...) Jövő
héten vissza fogom küldeni az
oldalakat néhány konkrét
megjegyzéssel. Már most annyit,
hogy semmiképpen sem szabad szem
elől veszíteni, hogy itt nem néhány



úr csatlakozik valamilyen
egyesülethez. (...)
Szupernumeráriusnak lenni nagyon
nagy kegyelem Istentől!” [39]. Isten
adja a kegyelmet, nagy kegyelmet ,
ahogy Szent Josemaría írta a Műbe
szóló hivatásról. A
szupernumeráriáknak és
szupernumeráriusoknak különleges
segítséget jelent megszentelődésük
útján, amelyet a keresztség jelölt ki,
és az esetek többségében a házasság
szentsége valamint a családalapítás.

A meghívás feltételez egy választást,
és ahogy már írtam, egy küldetésre
irányul: Opus Deivé válni és
megvalósítani az Opus Deit az
Egyházban. A Szent Gábriel-i
munkáról szóló útmutatásokban így
szól Szent Josemaría: “Férfiak és nők
nagy csoportját látom tevékenyen
(...). Mindenki tudatában annak,
hogy Isten választotta ki, hogy a
világban harcoljon a személyes
életszentségéért, pontosan ott, ahol



van, szilárd és tanult áhítattal, és
igyekezzen örömmel teljesíteni
minden pillanat kötelességét – akkor
is, ha nehezére esik.” [40] Tehát soha
ne tekintsünk úgy a hivatásunkra,
mint követelmények és kötelességek
halmazára (bár természetesen
tartalmazza), hanem inkább mint
Isten kiválasztására, mint Isten nagy
ajándékára.

A látóhatár, ami küldetéseteknek
értelmet ad, “kovásznak lenni, ami
istenivé teszi az embereket, és
miközben istenivé teszi őket, igazán
emberiekké is válnak” [41]. Mint
Aquila és Priscilla, akik befogadták
Szent Pált Korintusban (vö. ApCsel
18,2) és akik hirdették az
evangéliumot Apollónak és még
másoknak (vö. ApCsel 18,26; Róm
16,3; 1 Kor 16,19); mint sokan az első
keresztények közül, akiknek élete
ugyanolyan hétköznapi volt, mint
kortársaiké, és ugyanakkor a föld



sója voltak és a világ világossága a
sötétségben.

“A szupernumeráriák és
szupernumeráriusok széles skálán
mozognak a társadalmi hátterük,
szakmai és hivatásbeli körülményeik
szerint. Mindenféle körülményt és
élethelyzetet megszentelnek ezek a
gyermekeim, nők és férfiak, akik
életállapotukon és helyzetükön belül
a világban keresik a keresztény
tökéletességet a hivatás
teljességével.” [42] Figyeljétek meg,
hogyan ragaszkodik az Atyánk a 
hivatás teljességéhez . Ami a
sokféleséget illeti, egyértelmű, hogy a
Mű az életszentség és apostolkodás
útját a hétköznapi életben mutatja
meg, a hétköznapi élet sokféleségével
minden nemes emberi dologban.

Házasság és család

24. A Műben a szupernumeráriák és
szupernumeráriusok hivatása
elsősorban a családban fejlődik. “A ti



apostolkodásotok elsősorban otthon
történik” [43]. Szent Josemaría arra
vágyott, hogy házas gyermekeinek
otthonai “derűsek és vidámak”
legyenek, “az evangéliumi üzenet
továbbadásának központjai” [44]. Ez
az örökség, amit a társadalomra
hagytok. Ezért írta nektek a
következőket is: A képzés által, amit
az Opus Dei nyújt nektek, értékelni
tujátok a család szépségét, az otthon
kialakításának természetfölötti
értékét, a megszentelődés forrását,
ami a házastársi kötelességekben
rejlik.” [45].

Arra is meg vagytok hívva, hogy
pozitívan hassatok más családokra is:
különösen abban segíteni, hogy
családi életüknek keresztény
szellemisége legyen, és felkészíteni a
fiatalokat a házasságra, hogy sok
fiatal vágyjon és legyen kész a
keresztény családalapításra,
ahonnan majd számos cölibátusra



szóló hivatás, amit Isten kér,
származhat.

Az egyedülállók vagy özvegyek, és
természetesen a gyermek nélküli
párok számára is a családban van a
legfontosabb apostolkodás, mert
mindig lesz körülöttetek valamilyen
módon család, amiről
gondoskodnotok kell.

Keresztény módon befolyásolni a saját
környezetünket

25. Szent Josemaría a keresztények
nagy mozgósítását látta bennetek,
amely kisugározza a munkátokban
és környezetetekben Krisztus
szeretetét, főleg a barátság és
bizalom apostolkodásán keresztül. Ez
hozzájárul a társadalmi struktúrák
javulásához is úgy, hogy egyre
emberibbé válnak és Isten
gyermekeinek életéhez igazodnak,
aktív részvételt vállalva korunk
problémáinak megoldásában.
“Termékenyen apostolkodtok, ha



keresztény érzékkel igyekeztek irányt
mutatni szakmátokban, az
intézményekben és emberi
struktúrákban, ahol dolgoztok és
ahol mozogtok.” [46].

Világos, hogy a szupernumeráriák és
szupernumeráriusok hivatása és a
vele járó küldetés nem korlátozódik
néhány áhítatgyakorlatra, képzési
eszközben való részvételre vagy
apostoli tevékenységre, hanem egész
életeteket áthatja, mert minden lehet
Istennel való találkozás és
apostolkodás az életetekben. Az Opus
Dei megvalósítása a saját életetekben
valósul meg, és a szentek közössége
miatt együttműködésetekkel az egész
világon valósul meg. Vagy ahogyan
az Alapítónk kifejezte: úgy valósítjuk
meg az Isten Művét, hogy mindenki
maga is Isten Műve.

Amikor sajátotoknak érzitek a Művet,
akkor élénk érdeklődéssel vesztek
részt a képzésben, el akarjátok vinni



Krisztust másokhoz, és tovább
akarjátok adni a hitet. Valóban „az
Opus Deiben kapott képzés rugalmas,
úgy idomul a személyes és
társadalmi körülményeidhez, mint
egy kesztyű a kézhez. (…) Mivel csak
egy szellemiségünk van és
ugyanazok az aszketikus eszközeink,
ezeket lehet és kell megvalósítani
minden helyzetben merevség
nélkül.” [47]

Ez a rugalmasság és a merevség
kerülése nem jelenti azt, hogy a
szupernumerária, szupernumerárius
hivatás kevesebb követelményt
állítana fel Krisztus hősies vagy
radikális követésében. Ezért nem kell
annyira a körülményeitek
különbözőségére összpontosítani,
hanem inkább a lényegére annak,
hogy azokban a körülményekben, a
hívásotokban, mi az Isten-adta
küldetésetek. Bármely helyzetben a
lényeg Krisztussal lenni, Krisztust



szeretni, Krisztussal dolgozni és
elvinni őt mindenhova.

Amikor Szent Josemaría azt írta,
hogy „a szupernumeráriák és a
szupernumeráriusok részlegesen
szentelik magukat a Mű
szolgálatának” [48], akkor az
aktuálisan lehetséges
rendelkezésreállásotokra utalt
különböző apostoli
kezdeményezésekben, és nem arra,
hogy részlegesen valósítjátok meg az
Opus Deit. Mivel, megismétlem, a
Művet egész életünk folyamán
megvalósítjuk. Ezért írta a
következőt is az Atyánk, amikor a
szupernumeráriusok küldetéséről
beszélt: „erre az apostolkodásra
nemcsak néha-néha vagy véletlenül
kerül sor, hanem szokványos módon,
a hivatás révén, és ez egy élethosszig
tartó ideál.” [49]

Isten számít rátok, hogy kinyíltok,
mint egy legyező, spontán módon és



kezdeményezően, és elviszitek az
evangélium örömhírét mindenféle
embernek. „Apostolkodásotokban
kezdeményeznetek kell a
szellemiségünk diktálta széles
lehetőségek formájában, a
körülményeiteknek legmegfelelőbb
tevékenységekkel – bárhol legyetek,
bármilyen környezetben és
bármikor.” [50]

Ez a nagyszerű küldetése házas
gyermekeimnek, olyan küldetés
melynek nincsenek határai. „Ne
legyen egyetlen falu se
szupernumeráriák és
szupernumeráriusok nélkül, akik ott
sugározzák a szellemiségünket.” [51]

VIII. A Szent Kereszt Papi Társaság
aggregátus és szupernumerárius
hivatásai a Műben

26. „Ti ugyanúgy részei vagytok a
Műnek mint én”- mondta Szent
Josemaría a Szent Kereszt Papi
Társaság agregátus és



szupernumerárius papjainak és
diakónusainak, akik nincsenek
inkardinálva a Prelatúrában.

Természetesen az életszentségre
szóló meghívás a világ közepén a
világi papokra is érvényes, akik az
egyházmegyéjükben vannak
inkardinálva. A Műbe szóló hivatás
ugyanaz: isteni hívás az életszentség
keresésére és a saját körülmények
közötti apostolkodásra, a saját
feladatainak teljesítésére, ugyanazzal
a szellemiséggel és aszketikus
eszközökkel, így tartozni az Opus Dei
családjához.

A Műhöz való tartozás jogi formája
valóban különbözik a Prelatúra hívei
és a Szent Kereszt Papi Társaság
tagjai között, az utóbbiak nincsenek
inkardinálva a Prelatúrában. A jogi
kötelék különbsége (sorrendben:
joghatóság vagy társulás) azonban
semmilyen módon nem változtat
azon a tényen, hogy a hívás azonos:



az életszentség elérése ugyanazzal a
szellemiséggel és az Opus Dei sajátos
eszközeivel.

Ez a jogi különbség lehetővé teszi
számotokra, hogy megkapjátok a
hívást a Műbe anélkül, hogy
elmozdítanának a helyetekről, hiszen
a saját egyházmegyétekben
maradtok püspökötökkel és
paptársaitokkal való kapcsolatotok
változtatása nélkül. Megfelelő
eszközöket biztosítva a hivatásotok
megerősíti és megkönnyíti papi
kötelességeitek és szolgálatotok
hűséges és nagylelkű teljesítését, s
így még inkább szeretni fogjátok
életszentségre vezető utatokat.
Ezenkívül pedig különösen
igyekeztek előmozdítani a papi
hivatásokat, kovászként kell
működnötök a püspökkel való
egységben és az egyházmegyétek
papjai közötti testvériségben.



Mennyire biztatott benneteket az
Atyánk ebben! „Próbáljátok meg
kísérni egymást, még fizikailag is.
Igazi hús szívetek legyen, mert az a
szív, amellyel Jézust, az Atyát és a
Szentlelket szeretjük, hús szív. Ha
egy testvéredet nehéz helyzetben
látod, menj, menjél hozzá, és nem
várd meg, míg hív.” [52].

Örömmel kell eltöltenie bennünket
annak a gondolatnak, hogy a munka
megszentelése (ami a lelki életünk
tengelye) alapvetően azt jelenti a
Szent Kereszt Papi Társaság tagjai
számára, hogy megszentelik papi
tevékenységüket. Fő szempontjait
illetően, már önmagában is szent ez
a tevékenység, ugyanakkor, mint más
munkák, helye és eszköze lehet a
személyes életszentségnek és
apostolkodásnak.



(27) Közeledünk 1928. október 2.
százéves évfordulójához, amikor is
Isten megmutatta a Művet Szent
Josemaríának. Azóta a világban és az
Egyházban, és így a Műben is,
nagyon sok öröm és sok fájdalom
volt és van továbbra is.

1975. március 27-én egy
elmélkedésben az Atyánk
felelevenítette az Opus Dei rövid
történetét: „Óriási panoráma: milyen
sok szenvedés, milyen sok öröm! És
most már csak öröm, csak öröm…
Mert megtapasztaltuk azt az
igazságot, hogy a szenvedés a
szobrász vésője, aki
mindannyiunkból, ebből az alaktalan
anyagból, amik vagyunk, ki akar
formálni egy keresztet, Krisztust, azt
a másik Krisztust, akivé lennünk kell.
Uram, köszönök mindent. Nagyon
köszönöm!” [53].

A keresztény hivatás szépsége, ahogy
Isten meghatározta a Műben



mindannyiunk számára, örömmel
kell eltöltsön minket: egyrészt
egészséges emberi örömmel, amikor
oly sok jó embert és jó dolgot látunk;
másrészt az a különös
természetfölötti öröm, aminek „a
gyökerei kereszt alakúak” - ahogy azt
az Atyánk megerősítette. Öröm azt
tudni, és reflektáljunk erre még
egyszer, hogy „a Szent Kereszt
kitartóvá fog tenni minket, az
evangélium szellemével a cselekvés
apostolkodássá válik, mint az
imádság és áldozat édes gyümölcse.” 
[54].

Kérjük a Szűzanyát, hogy áldjon meg
és emlékeztessen minket anyai
módon, hogy a Mű mindannyiunk
kezében van. Így ha követjük Isten
akaratát és válaszolunk kegyelmére,
akkor az 1928. október 2-án
elkezdődött történet folytatódni fog a
gyengeségeink és hibáink ellenére az
idők végezetéig. Továbbra is
örömmel fogunk dolgozni és



igyekszünk Krisztust helyezni
minden emberi tevékenység
csúcsára. Isten dicsőségére.

Minden szeretetemmel megáldalak
benneteket!

Atyátok,

Róma, 2020. október 28.

[1] Levél 1932.I.9. 9.pont

[2] Levél 1950.XII.12. 35. pont

[3] Levél, 1954.V.31. 17. pont

[4] Levél, 1967.III.19. 93.pont

[5] Isten barátai 146.

[6] vö. Aquinói Szt. Tamás a Római
levélről 8. fejezet 3.

[7] Fratelli tutti 277.



[8] Lumen Gentium konstitució 3.

[9] Kovácstűzhely 69.

[10] uo. 835.

[11] Ferenc pápa: Evangelii gaudium
121.pont

[12] Beszélgetések Mons. Escrivával
19. pont (magyarul nem jelent meg)

[13] Levél 1954.V.31. 34. pont

[14] Krisztus előttünk jár 71.

[15] Kovácstűzhely 156.

[16] Levél 1951.XII.24. 137.pont

[17] Levél 1961.I.25. 11.pont

[18] Boldog Álvaro del Portillo
megjegyzése az Iránymutatás a Szent
Mihály-i munkához 135/a ponthoz

[19] vö. Prelátus üzenete 2020.VII.20.

[20] Levél 1957.IX.29. 8.pont



[21] uo. 79. pont

[22] Javier Echevarría lelkipásztori
levele, 1995.XI.28. 16. pont

[23] Iránymutatás a Szent Gábriel-i
munkához 113.pont

[24] Iránymutatás a Mű
természetfölötti szellemiségéről
28.pont

[25] Elmélkedés 1963.IV.28.

[26] II. János Pál pápa Mulieris
dignitatem 30. pont

[27] Beszélgetsés Mons.Escrivával:
Nők a társadalomban, 88.pont

[28] Levél 1965.VII.29. 11. pont

[29] Összejövetel 1962.IX.15.

[30] Levél 1957.IX.29. 13.pont

[31] Levél 1956.VIII.8. 7.pont

[32] Uo. 1.pont



[33] Uo. 5.pont

[34] Krisztus előttünk jár, 163. pont

[35] Iránymutatás a Szent Mihály-i
munkához 84. pont

[36] XVI. Benedek beszéde 2006.XII.
22.

[37] Út 380,

[38] Beszélgetések Mons.Escrivával
82.pont

[39] Levél az Opus Dei általános
tanácsához 1947.XII.18.

[40] Iránymutatás a Szent Gábriel-i
munkához 9.pont

[41] Levél 1959.I.9. 7.pont

[42] uo. 10.pont

[43] Uo. 53. pont

[44] Krisztus előttünk jár 30.pont



[45] Levél 1959.I.9. 53.pont

[46] Uo. 17.pont

[47] Uo. 33.pont

[48] Iránymutatás a Szent Gábriel-i
munkához 23. pont

[49] Uo. 15. pont

[50] Levél 1942.X.24. 46.pont

[51] Levél 1959.I.9. 13.pont

[52] Családi összejövetel papokkal,
jegyzetek, 1972.X.26.

[53] Prédikációból feljegyzett szavak

[54] Iránymutatás a Mű
természetfölötti szellemiségéről 28.
pont



Copyright © Prelatura Sanctæ Crucis
et Operis Dei

(A szerzői jog tulajdonosának
kifejezett engedélye nélkül tilos e
levél egészének vagy bármely
részének nyilvános terjesztése)

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hu-hu/article/a-prelatus-levele-2020-
oktober-28/ (2026.02.18.)

https://opusdei.org/hu-hu/article/a-prelatus-levele-2020-oktober-28/
https://opusdei.org/hu-hu/article/a-prelatus-levele-2020-oktober-28/
https://opusdei.org/hu-hu/article/a-prelatus-levele-2020-oktober-28/

	A Prelátus levele (2020. október 28.)

