
opusdei.org

A Prelátus 2013.
januári levele

Jézus Krisztus valóságos Isten
és valóságos ember. Januári
levelében a Prelátus Isten Fia
Szűz Mária méhében, a
Szentlélek erejéből történő
megtestesüléséről ír.

2013.01.08.

Kedves gyermekeim! Jézus
oltalmazza leányaimat és fiaimat!

A karácsonyi ünnepek során sokszor
odamentünk a betlehemi barlanghoz,
hogy szemléljük az Édesanyja karjai



közt nyugvó Jézust. Odamentünk,
hogy imádjuk, és egyben az a vágy is
vezérelt minket, hogy bizonyos
módon az egész emberiséget
képviseljük előtte. És ma, az új év
első napján meghatódva olvassuk a
szentleckében Szent Pál szavait:
amikor elérkezett az idők teljessége,
az Isten elküldte Fiát, aki asszonytól
született, és ő alávetette magát a
törvénynek, hogy kiváltson minket a
törvény szolgaságából, hogy a
fogadott fiúságot elnyerjük.[1]

Egyre nő a lelkünkben a buzgalom,
hogy az Úr születésének ünnepe
alkalmából mindenkinek
továbbadjuk ezt az örömhírt – amint
azt újszerű módon ismételte az
Atyánk. Azt szeretnénk, hogy
mindenütt nagyon jól bánjanak
Vele, hogy az egész világon
szeretettel fogadják. Bizonyosan
igyekeztünk karácsonyi dalokkal
fedni el azok közömbös csendjét,
akik nem ismerik, vagy nem



szeretik Őt: ezekkel a kedvelt
karácsonyi dalokkal, melyeket
minden keresztény hagyományú
országban énekelnek kicsik és
nagyok. Megfigyeltétek, hogy
mindig arról szólnak, hogy el kell
menni megnézni, szemlélni a
gyermek Jézust? Akárcsak a
pásztorok azon a boldog
éjszakán: gyorsan útra keltek, és
megtalálták Máriát, Józsefet és a
jászolban fekvő gyermeket(Lk2,
16).[2]

Csodálattal telve szemléltük az
elmúlt napokban az isteni kegyelem
e nagy megnyilvánulását, és ne
szűnjünk meg rácsodálkozni! 
Szemlélnünk kell a jászolban fekvő
Gyermeket, akit szeretünk.
Szemlélnünk kell, de annak
tudatában, hogy egy misztérium
előtt állunk. Ezt a titkot hittel kell
elfogadnunk, és ugyancsak a hit
által el kell mélyednünk az
értelmében. [3] Ezért azon túl, hogy



utánozzuk a pásztorokat, akik a
barlanghoz siettek, figyelhetünk a
három királyok példájára is, akikről
Vízkereszt közelgő ünnepén
emlékezünk meg. Alázatos hitüknek
köszönhetően képesek voltak
leküzdeni hosszú útjuk nehézségeit.
Isten megvilágosította a szívüket,
hogy a csillag fénye segítségével
felfedezzék a Messiás születésének
hírét. Engedelmeskedtek, és e
készséges hozzáállásuk egészen
Betlehemig vezette őket. Ott beléptek
a Szent Család szállására, és 
meglátták a gyermeket anyjával,
Máriával. Leborultak és hódoltak
neki, majd elővették kincseiket s
ajándékot adtak neki: aranyat,
tömjént és mirhát.[4]

Engedelmeskedjünk mi is a kegyelem
sugallatainak, melyeket a
szentségeken keresztül kapunk,
valamint a személyes
imádságunkban, amikor az
Evangélium jeleneteiről



elmélkedünk, és amikor készségesen
fogadjuk a lelki vezetésben kapott
tanácsokat és igyekszünk
megvalósítani őket. Teljes mértékben
logikus Aquinói Szent Tamás
buzdítása: „Az emberi értelem
gyengesége miatt, és ugyanúgy,
ahogy szüksége van rá, hogy
elvezessék az isteni dolgok
ismeretére, kézen fogva kell
elvezetni a szeretetre is, olyan
érzékelhető dolgok segítségével,
amelyeket könnyen ismerünk. Ezek
között a legfontosabb Jézus Krisztus
Embersége, amint azt a karácsonyi
prefációban mondjuk: «hogy amikor
látható alakban ismerjük meg az
Istent, a láthatatlan világ szeretetére
gyulladjunk általa»”.[5]

A Hiszekegy, amelyet a misén
imádkozunk, igen egyszerű módon
fejezi ki az Ige megváltó
megtestesülésének misztériumát,
amikor megvallja, hogy Isten Fia 
értünk emberekért, a mi



üdvösségünkért, leszállott a
mennyből. Megtestesült a Szentlélek
erejéből Szűz Máriától és emberré
lett.[6] E néhány szó, melyet mély
meghajlással kísérve ejtünk ki vagy
éneklünk, összefoglalja a történelem
legfontosabb eseményét, amely
megnyitotta előttünk a Menny
kapuit. E szövegben finoman
visszhangzik az Ige
megtestesülésének három
elbeszélése, amelyeket az
Evangéliumokból ismerünk. Amikor
Szent Máté elbeszéli a titok közlését
Szent Józseffel, az angyal
ugyanezekkel a szavakkal beszél
Szűz Mária Fiáról: (…) akit Jézusnak
nevezel el, mert ő szabadítja meg
népét bűneitől.[7] Az Ige
megtestesülése és Jézus születése
Isten végtelen jóságáról árulkodik:
minthogy a bűn – az eredeti bűn és
személyes bűneink – miatt saját
erőnkből nem tudtunk visszatérni
Istenhez, Ő maga jött el hozzánk: úgy
szerette Isten a világot, hogy



egyszülött Fiát adta oda, hogy aki hisz
benne, az el ne vesszen, hanem örökké
éljen.[8] Emlékezetetekbe szeretném
idézni, hogyan buzdított minket az
Atyánk arra, hogy tényleges, mély
hittel éljünk: ha nem nyűgöznek le
minket Isten misztériumai,
lassacskán elveszítjük a hitünket.
[9] Figyelmesen bánunk Jézussal?
Hálát adunk az Úrnak mindenható
erejéért, amely szeretetünk jeleként
megköveteli, hogy alávessük neki
magunkat?

Verbum caro factum est.[10] Isten
Igéje nemcsak közel jött, hogy szóljon
hozzánk, mint korábban az
Ószövetségben, hanem amikor
felvette a Szűz Máriától kapott testet
és vért, egy lett közülünk, Ádám és
Éva utódja, és mindenben egyenlővé
lett velünk, a bűnt kivéve.[11] Azért
akart eljönni a világba, hogy
megtanítsa nekünk, hogy a világon
minden út, minden állapot,
minden foglalkozás, minden



becsületes feladat isteni lehet,[12]
és arra kér, hogy szentül,
természetfeletti és emberi
tökéletességgel járjuk utunkat.
Milyen végtelen és csodálatos módon
közel jön hozzánk Isten, aki velünk
van!

Az angyali üdvözletet elbeszélve
Szent Lukács leírja Gábor főangyal
Máriával folytatott beszélgetését,
amelyben az angyal elmagyarázza
neki Isten tervét: a Szentlélek száll
rád, s a Magasságbeli ereje borít be
árnyékával. Ezért a születendő
Szentet is az Isten Fiának fogják hívni.
[13] Szűz Máriára szegeződik a
három isteni Személy szerető
tekintete; ők választották ki Máriát
öröktől fogva, hogy a szövetség igazi
ládája, a bűnösök menedéke legyen,
mert az ő szeplőtelen méhében ölt
majd emberi testet Isten Fia.
Azonnali és határozott válasza – fiat
mihi secúndum verbum tuum,[14]
legyen nekem a te igéd szerint –



nyitotta meg az utat e hatalmas
vigasztaló misztériumhoz. Az Úr
angyala imádságban mindennap
megemlékezünk az üdvtörténet ezen
egyedülálló pillanatáról. Milyen
áhítattal imádkozunk? Lelkünk
mélyéből hálát adunk a Szűzanyának
azért, hogy teljesen odaadta magát,
hogy Isten terve megvalósuljon?
Elmélkedjünk egyre többet Szent
Josemaría e gondolatáról: Óh, Anya,
Anya! E szavaddal: „fiat”, Isten
testvérévé és dicsőségének
örökösévé tettél minket. – Áldott
légy![15]

Mindezek az érvek és még sok más
összefoglalható egyetlen
gondolatban: „Az Ige testté lett, hogy
bennünket az «isteni természet
részeseivé tegyen» (2Pt 1, 4): «Isten
Igéje azért ember, és aki Isten Fia,
azért lett az ember fiává, hogy az
ember Isten Igéjével egyesülve és a
gyermekké fogadást fölfogva Isten
fiává legyen».[16]



Jézus Krisztus valóban a
Szentháromság Második Személye:
az örök Atya Fia, aki valóban magára
öltötte emberi természetünket,
ugyanakkor továbbra is Isten.
Jézusban nincs egy isteni és egy
emberi rész, mintha az istenség és az
emberség egyfajta lehetetlen
keveréke lenne. Jézus perféctus Deus,
perféctus homo, amint a Szent
Atanáz-féle hitvallásban (Quicúmque)
valljuk. Igyekezzünk mélyen
elmerülni ebben az igazságban;
kérjük a Szentlélektől, hogy
világosítson meg minket, hogy
mélyebben megértsük, az életünkben
megéljük, és szent lelkesedéssel
adjuk tovább a többi embernek. Ne
felejtsük el, hogy minden
pillanatban, minden körülmények
között ki kell mutatnunk azt a szent
büszkeséget, amely abból fakad, hogy
Jézus testvérei, az Atyaisten
gyermekei vagyunk Krisztusban.



Elmélkedjünk róla újfent: „Az már
most a helyes hit, hogy higgyük és
valljuk, hogy a mi Urunk Jézus
Krisztus, Isten Fia egyben Isten és
ember. Mint Isten, az Atya
szubsztanciájából az idők előtt
született, mint ember, anyja
szubsztanciájából az időben
született. Teljes Isten és teljes ember,
aki eszes lélekből és emberi testből
áll. Az Atyával egyenlő istensége
szerint, az Atyánál kisebb embersége
szerint. De jóllehet Isten és ember,
nem két, hanem egy Krisztus. Egy,
nem azáltal, hogy az istenség testté
vált, hanem azáltal, hogy az Isten
fölvette az emberséget. Teljesen egy,
nem a szubsztanciák összekeverése
által, hanem a személy egysége
által.”[17]

Nyilvánvaló, hogy olyan csodálatos
misztérium előtt állunk, amely
elkápráztatja az őt szemlélő értelmet.
Szegényes hasonlattal élve olyan ez,
mint amikor valaki megpróbál



közvetlenül a napra nézni, és el kell
fordítania a tekintetét, mert nem bír
ennyi fényt. A Megtestesülés
misztériuma előtt nincs más
lehetőség, mint amiről az Atyánk
beszélt: az az alázatos magatartás
szükséges, amely a keresztény
lélekre jellemző: ne arra
törekedjünk, hogy Isten nagyságát
a szegényes emberi fogalmak és
magyarázatok korlátai közé
szorítsuk, hanem lássuk be, hogy
ez a misztérium a maga
homályában fény, amely vezeti az
emberek életét.[18]

A betlehemi barlangban nemcsak
Isten a teremtmények iránti végtelen
szeretete mutatkozik meg, hanem
kifürkészhetetlen alázatossága is. Ez
a Gyermek, aki fel-felsír, aki fázik,
akinek szüksége van Mária és József
közelségének melegére, a
mindenható és örök Isten, aki –
anélkül, hogy elhagyná a Mennyet,
hogy a földre jöjjön – le akart



mondani istenségének dicsőségéről. 
Ő Isten formájában volt, és az Istennel
való egyenlőséget nem tartotta olyan
dolognak, amelyhez föltétlenül
ragaszkodnia kell, hanem kiüresítette
magát, szolgai alakot öltött, és
hasonló lett az emberekhez.[19] E
csodálatos valóság láttán érthető,
miért mondta oly gyakran az Atyánk:
miért szeretsz engem ennyire,
Uram? A keresztény paradoxon –
fogalmazott XVI. Benedek – éppen
abban áll, hogy az isteni
Bölcsesség, vagyis az örök Logosz
és a názáreti Jézus, az ember, a
maga történetével, egy és ugyanaz.
Az egyetlen megoldás erre a
látszólagos ellentmondásra a
„Szeretet” szóban rejlik, amelyet
itt magától értetődően nagybetűvel
kell írni, mivel olyan Szeretetről
van szó, amely végtelenül
felülmúlja az emberi élet és
történelem kereteit.[20]



Annak érdekében, hogy világos
legyen, hogy az alázat
elengedhetetlenül szükséges ahhoz,
hogy valaki megkapja a
Megtestesülés fényét, a Szentírás
elbeszéli, hogy az isteni
lealacsonyodás első tanúi Márián és
Józsefen kívül szegény pásztorok
voltak, akik Betlehemtől nem messze
őrizték a nyájukat, egyszerű
emberek, akiket mások nem
becsültek sokra. Az Úr felfigyelt
rájuk, mert „ami a legjobban vonzza
Isten kegyelmét, az az alázatos szív”.
[21] Évekkel később maga Jézus így
ad hálát mennyei Atyjának: az
okosak és a bölcsek elől elrejtetted
ezeket és a kicsinyeknek
kinyilatkoztattad. Igen, Atyám, így
tetszett neked.[22]

A három királyok is felismerték a
Messiást, mert egyszerűek voltak és
nagylelkűen figyeltek az isteni jelre. 
Az Úr minden embert hív a vele
való találkozásra, és arra, hogy



szentek legyenek. Nemcsak a tudós
és hatalmas napkeleti királyokat
hívja. Őelőttük már elküldte – ha
nem is csillagát – egyik angyalát a
betlehemi pásztorokhoz (vö. Lk
2,9). De gazdagoknak és
szegényeknek, bölcseknek és
kevésbé bölcseknek egyaránt
táplálniuk kell lelkükben az
alázatos készséget, amely lehetővé
teszi, hogy meghallják Isten
szavát.[23]

Megható emlékként él bennem,
valahányszor Szent Josemaría
felidézte előttünk az Úr születésének
jelenetét. A betlehemi katedráról
beszélt, ahol a kis Jézus sok
mindenre megtanít, többek között és
legfőként az alázatosságra, hogy az
isteni Gyermeket szemlélve
megtanuljuk leküzdeni a bennünk
lakozó gőgöt és büszkeséget.
Csodálkozzunk rá arra is, hogy
amikor Isten felfigyelt Szűz Máriára,
hogy Édesanyjává tegye, – emberi



szavakkal élve –különösen vonzónak
találta alázatosságát, alacsony
helyzetét: mert rátekintett szolgálója
alázatosságára. Íme, mostantól fogva
boldognak hirdet minden nemzedék.
[24]

Ez a hozzáállás – amelyet kérnünk
kell az Úrtól – nem zárja ki azt, hogy
hatékonyabban akarjuk végezni a
feladatainkat, felhasználva minden
rendelkezésünkre álló emberi
eszközt arra, hogy jobban
dolgozzunk és hogy mindennel, amit
teszünk, Istent dicsőítsük. Épp
ellenkezőleg, amint a Szentatya
fogalmaz: tanulni kell, a „kicsik”
lelkületével, alázatos és egyszerű
lelkülettel egyre jobban elmélyülni
az ismeretekben, akárcsak Mária,
a „Bölcsesség Széke”. Hányszor
féltünk közel menni a betlehemi
barlanghoz, mert attól tartottunk,
hogy akadályt képez a kritikai
hajlamunk vagy a „modernségünk”
terén. Ezzel szemben ebben a



barlangban mindannyian
felfedezhetjük az igazságot
Istenről és az igazságot az
emberről, saját magunkról. Ebben
a Gyermekben, aki Szűz Máriától
született, mindkét igazság jelen
van: az ember örök élet iránti
vágya meghatotta Istent, aki nem
szégyellte magára ölteni az emberi
természetet.[25]

E szent csatában, amelyet azért
vívunk, hogy csak Isten ragyogjon
bennünk, a munkánkban, az
apostolkodásunkban, kérjük az
Atyánk közbenjárását, különösen
január 9-én, születésének, valamint
13-án, keresztelésének évfordulóján:
kérjünk tőle több fényt a Mennyből.
Imádkozzatok továbbra is az
Egyházért és a Pápáért, a Mű
apostolkodásáért. Egyesüljetek a
szándékaimmal és legyetek
meggyőződve róla, hogy szükségünk
van keresztény testvéreink
imádságára.



Istennek hála, az apostoli munka
mindenütt egyre tágabb kereteket
ölt, de még több emberhez, még több
környezethez, új helyekre kell
eljutnunk: ezt kéri tőlünk Jézus a
betlehemi jászolból, mert azt akarja,
hogy együttműködjünk Vele az
Egyház küldetésében, hogy minden
lelket elvezessen a megváltásra. Az
elmúlt hónapban Veronában jártam
– milyen jó együtt lenni veletek és a
többi emberrel! –; ott is
megtapasztaltam, hogy milyen sok
ember vágyik Istenre, és ugyanezt
„látom” a világ minden tájáról kapott
hírekben.

Az új év kezdetén, Szűz Mária
istenanyaságának ünnepén, valamint
a Mű történetének januári
évfordulóin a Szűzanya
közbenjárására az Úr áldását kérem
mindegyikőtökre és a családjaitokra,
a munkáitokra és
apostolkodásotokra. Minden



szeretetemmel megáldalak
benneteket.

Atyátok

+ Javier

Róma, 2013. január 1.

[1] RÓMAI MISEKÖNYV: Szűz Mária,
Isten Anyja ünnepe, szentlecke (Gal
4, 4-5).

[2] SZENT JOSEMARÍA: Feljegyzések
egy elmélkedésről, 1973. december
25.

[3] SZENT JOSEMARÍA: Es Cristo que
pasa (Krisztussal találkozni), 13

[4] Mt 2, 11

[5] AQUINÓI SZENT TAMÁS: Summa
Theologiae, II-II, q. 82, a. 3 ad 2.

[6] RÓMAI MISEKÖNYV: A szentmise
rendje, Nicea-konstantinápolyi
hitvallás [7] Mt 1, 21



[8] Jn 3, 16

[9] SZENT JOSEMARÍA: Feljegyzések
egy beszélgetésről, 1973. október 25.

[10] Jn 1, 14

[11] Vö. Zsid 4, 15.

[12] SZENT JOSEMARÍA: 
Conversaciones (Beszélgetések), 26

[13] Lk 1, 35

[14] Lk 1, 38

[15] SZENT JOSEMARÍA: Út, 512

[16] A Katolikus Egyház Katekizmusa,
460. Az idézet forrása: Szent
Iréneusz: Adversus Haereses, 3, 19, 1
(PG VII/1, 939)

[17] Quicúmque hitvallás, 30-36
(Denz. 76)

[18] SZENT JOSEMARÍA: Es Cristo que
pasa (Találkozni Krisztussal), 13



[19] Fil 2, 6-7

[20] XVI. BENEDEK: Esti dicséreten
elhangzott szentbeszéd, 2009.
december 17.

[21] BOLDOG II. JÁNOS PÁL:
Általános kihallgatáson elhangzott
beszéd, 1996. november 6.

[22] Mt 11, 25-26

[23] SZENT JOSEMARÍA: Es Cristo que
pasa (Találkozni Krisztussal), 33

[24] Lk 1, 48

[25] XVI. BENEDEK: Esti dicséreten
elhangzott szentbeszéd, 2009.
december 17.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hu-hu/article/a-prelatus-2013-januari-

levele/ (2026.01.12.)

https://opusdei.org/hu-hu/article/a-prelatus-2013-januari-levele/
https://opusdei.org/hu-hu/article/a-prelatus-2013-januari-levele/
https://opusdei.org/hu-hu/article/a-prelatus-2013-januari-levele/

	A Prelátus 2013. januári levele

