
opusdei.org

A Prelátus 2013.
decemberi levele

A hit évének elmúltával a
Prelátus arról ír, miként kell a
hitnek áthatnia egész
mindennapi életünket az
életszentségre vezető eszközök
segítségével, amelyeket Krisztus
hagyott az Egyházra.

2013.12.07.

Kedves gyermekeim! Jézus
oltalmazza leányaimat és fiaimat!

A Szentatya lezárta a hit évét: az
immár mögöttünk álló időszakban



Isten segítségével igyekeztünk
növekedni ebben az isteni erényben,
amely a keresztény élet gyökere, és
kitartóan kértük az Urat: adáuge
nobis fidem!,[1] növeld bennünk a
hitet, és vele együtt a reményt, a
szeretetet és az áhítatot. Most, e
kegyelemben gazdag hónapok után
és az Istentől kapott lendülettel
igyekezzünk továbbra is nap mint
nap ezen az úton járni, amely a
Mennybe vezet. Forduljunk a
Szűzanyához, a hit és az Istennel való
bensőséges viszony mesternőjéhez,
hogy tegye hatékonnyá arra irányuló
vágyunkat, hogy hűségesek legyünk
Fiához és az Egyházhoz.

Az egyházi tanítóhivatal
dokumentumai – köztük nemrég a 
Lumen fidei kezdetű enciklika is – a
hit eredetének két lényeges vonását
emelték ki, ahogy azok az
Újszövetségben szerepelnek.
Egyrészt Szent Pál azt állítja, hogy 
fides ex audítu,[2] vagyis a hit abból



fakad, hogy meghalljuk Isten Szavát,
amelyet az Egyházban olvasunk és
fogadunk be, másrészt Szent János
arról beszél, hogy Krisztus, Isten
emberré lett Fia az igazi világosság,
amely minden embert megvilágosít[3]
és képessé tesz arra, hogy
megismerje az Istenben rejlő
titkokat. A világosság és a szó, a szó
és a világosság tehát az általunk
vallott hit két egymástól
elválaszthatatlan jellemzője. Ezért
sürgősen vissza kell nyernünk a hit
sajátos világosságát, mert ha a hit
lángja kialszik, végül az összes
többi fény is elveszíti erejét.[4]
Gyermekeim, köszönjük meg
Istennek teljes szívünkből ezeket a
fényeket, melyeket a Szentlélek az
egyházi tanítóhivatalon és a szentek
életén keresztül folyamatosan gyújt a
lelkünkben: igyekezzünk befogadni
őket és hagyni, hogy a Szentlélek
vezessen minket mindennapi
életünkben.



A múlt hónap közepén zajlott le
Rómában egy kongresszus „Szent
Josemaría és a teológiai
gondolkodás” címmel. Az előadók azt
elemezték, hogyan nyújt a szentek
tanítása és tanúságtétele új fényeket
a hitben való elmélyüléshez és ennek
következtében a hittan egyre
mélyebb tudományos kifejtéséhez. Ez
a kongresszus újabb alkalom volt
arra, hogy teológusi körökben többen
megismerjék annak az üzenetnek
sajátos árnyalatait, amelyet az
Atyánk 1928. október 2-án kapott
Istentől, azzal a feladattal, hogy
azokat továbbadja a
keresztényeknek, főként azoknak,
akik mindennapi életét a családi,
szakmai, társas tevékenységek töltik
ki.

Az elmúlt hónapok során a
Hiszekegyben foglalt igazságokról
írtam leveleimben. Most abban
szeretnék segíteni nektek és saját
magamnak, hogy olyan



következtetéseket vonjunk le,
amelyek révén a hit erénye át tudja
hatni az életünket a következő
hónapok során. Abban kell
elmélyednünk, hogy miként kell a
hitnek mindennapi viselkedéssé
válnia, hogy valóban megvilágosítsa
az értelmünket, megerősítse az
akaratunkat és lángra lobbantsa a
szívünket, hogy Isten ismerete és
szeretete hassa át a magatartásunkat,
és azt továbbadjuk minden léleknek.

Abból indulunk ki, hogy teljes
mértékben bíznunk kell abban, hogy
az Egyházban birtokunkban van az
életszentségre vezető eszközök
teljessége, melyeket Krisztus hagyott
ránk. Ezek közül kiemelkedik a
szentségek vétele, Isten és az Egyház
parancsolatainak teljesítése és az
imádság, amint azt összefoglalja a 
Lumen fidei kezdetű enciklika.

A szentségek Krisztus cselekedetei,
amelyek által szent Embersége,



amely már megdicsőülten a
Mennyben van, közvetlen
kapcsolatba lép a lelkekkel, hogy
megszentelje őket. A Szentléleknek
ugyanakkor más, számunkra
ismeretlen útjai is vannak,
amelyeken magához vonzza az
embereket. A Pápa mégis arra
figyelmeztet, hogy a mi kultúránk
elveszítette Isten ezen konkrét
jelenléte, világban való
tevékenysége iránti érzékét. Úgy
gondoljuk, hogy Isten csak odaát
létezik, a valóság egy másik
szintjén, a mi konkrét dolgainktól
függetlenül. Ha így volna, ha Isten
képtelen lenne a világban
tevékenykedni, akkor a szeretete
nem volna valóban hatalmas,
valóban valóságos, nem is volna
igazi.[5]

Idézzük fel Szent Josemaría tanítását,
amely már fiatalkorában szilárd
formát öltött, amikor így írt: 
Legyünk meggyőződve, hogy Isten



mindig a közelünkben van. Úgy
élünk, mintha távol lenne, messze,
ahol a csillagok ragyognak, és
elfelejtjük, hogy itt is van,
állandóan mellettünk.

Itt van a közelünkben, mint
szerető atya. Jobban szeret
minket, mint a világ összes anyja
képes szeretni gyermekeit, segít,
buzdít, megáld... és megbocsát. (…)
Tudatosítsuk magunkban,
meggyőződéstől áthatva, hogy
atya ő, a mi atyánk, Isten, aki
közelünkben és a mennyben is van.
[6]

Különösen így van ez, amikor
megkapjuk a szentségi feloldozást és
az Oltáriszentséghez járulunk. E
hitből fakadó meggyőződés révén
mérhetetlen biztonsággal tölt el
minket az Úr megbocsátása és
közelsége, óriási békével árasztja el a
lelket, és képessé tesz arra, hogy ezt a
derűt továbbadjuk a



környezetünknek. Ezért soha nem
fáradok bele abba, hogy
elismételjem: valahányszor e
szentségekhez járulunk, annak biztos
tudatában tesszük, hogy a Szentlélek
az, aki Krisztus által az Atya
szeretetéhez vonz minket.

Ültessük át e gondolatokat a
gyakorlatba a belső életünk
küzdelmeiben. Szentté válhatunk,
szentnek kell lennünk a hibáink és
bukásaink ellenére, mert Isten arra
hív, hogy váljunk isteni életének
részeseivé mint gyermekei
Krisztusban, és felkínál minden
gyógymódot is. A szentségek és az
imádság kegyelmével könnyebb
teljesíteni az isteni törvény
parancsait és hűségesnek lenni
állapotbeli kötelességeinkhez.A
tízparancsolat nem tilalmak
gyűjteménye, hanem konkrét
eligazítás arra nézve, hogyan kell
kijönni a magába zárkózott, önző
„én” pusztájából, és hogyan lehet



párbeszédet kezdeni Istennel,
hagyva, hogy átöleljen az ő
irgalmassága, azért, hogy
hordozzuk irgalmasságát.[7]

Kérjük az Urat, hogy adjon nekünk
erős hitet, amely minden
cselekedetünket élteti. Biztos, hogy
hiszünk Isten szavában, csodálattal
olvassuk az Evangéliumot és
elmélkedünk róla, de talán nem jut el
a lelkünk mélyére annyira, hogy
átalakítsa minden egyes
cselekedetünket. És amikor jönnek a
nehézségek, a szárazság, a környezet
ellenállása, talán elcsüggedünk. Nem
lehet, hogy a hitünk kissé
elálmosodott? Nem lehet, hogy
jobban kell támaszkodnunk a
Szentlélek működésére, aki a
kegyelem által a lelkünkben lakik?
Nem arról van szó, hogy olykor
túlságosan csak a saját erőnkre
támaszkodunk? Elmélkedjünk arról
az átalakulásról, amelyen az
apostolok mentek keresztül



Pünkösdkor, és tartsuk magunkat az
ott látott irányvonalakhoz, amelyeket
megismerünk az Egyház által a
kezdetektől fogva ajánlott keresztény
áhítatgyakorlatok révén is: az
elmélkedő imádság, a fohászok és
szóbeli imádságok – főként a
rózsafüzér –, az apró
önmegtagadások, a lelkiismeret-
vizsgálat, az Isten jelenlétében
végzett és jól befejezett munka
révén.

A benső élet – tanította az Atyánk – 
nem érzés kérdése. Mennyi fényt
kapunk, amikor világosan látjuk,
hogy megéri fáradozni napról
napra, hónapról hónapra, évről
évre és egész életünkben, mert
utána a Szeretet vár minket a
Mennyben! El kell raktároznunk
ezeket a fényeket, gyermekeim.
Meg kell őriznünk Isten e
kegyelmeit a lelkünkben mint egy
víztározóban: a világosságot, a
fényt, az odaadás édességét. És



amikor jön a sötétség, az éjszaka,
a keserűség, vessük bele magunkat
az Úr kegyelmének e tiszta vizébe.
Noha az adott pillanatban vak
vagyok, látok; noha száraz
vagyok, megöntöz a Krisztus
Szívéből fakadó és az örök életre
vezető víz. Akkor, gyermekeim, ki
fogunk tartani a küzdelemben.[8].

Így képesek leszünk segíteni
másoknak, hogy ők is határozottan
járják a hit útját. Valóban, a hit nem
pusztán Jézusra tekint, hanem
Jézus szempontjából, az ő szemével
lát: részesedés az ő látásmódjából.
[9] Az Úr figyelt mindenkire külön-
külön, de az egész sokaságra együtt
is. Minden egyes emberért és
mindenkiért lejött a földünkre, és
mindenkiért és minden egyes
emberért folytatja üdvözítő művét. A
mi küldetésünk ezért az, hogy
elvezessünk Jézushoz mindenkit,
akivel összehoz minket az élet,
kezdve a hozzánk legközelebb



állókon. Így viselkedtek az
őskeresztények, akik előidézték a
pogány világ megtérését.

Egy régi elmélkedésben Szent
Josemaría éppen az őskeresztények
példájáról beszélt: tanulatlan
emberek, akik tisztában vannak a
rájuk váró vértanúsággal és
erőszakos halállal, mégis
elfogadják, hogy Krisztus
munkatársai legyenek a világ
üdvössége érdekében, és
nekilátnak, hogy megdöntsék a
pogányságot és megtöltsék a földet
keresztény vérrel. Nagyon hamar
társukul szegődik a hit
hirdetésében és az azt
megpecsételő dicsőséges
szenvedésben Saul, aki korábban
üldözte őket és az ösztöke ellen
rugdalózott (vö. ApCsel9,5). Ott
mennek mind, tisztán, hogy
megtisztítsák a pogány világ
piszkos és zavaros ingoványát,
hogy az általuk gyakorolt apró



erényekkel, a szeméremmel, a
szerénységgel, a becsületességgel
legyőzzék a pogány társadalmat,
amely csak az élvezeteket
hajhássza (…). Behatoltak az ókori
világ szívébe: Rómában vannak.
Mit lesznek képesek elérni ott? A
választ megtaláljuk a
történelemben: a császárok trónja
leomlik, és ma, kétezer évvel
később Péter még mindig Róma
püspöke.[10]

Az új evangelizáció kihívásaival
szembesülve mai is nagyon erősen
meg kell tartanunk ugyanezt a
reményt. Non est abbreviáta manus
Dómini,[11] nem rövid az Úr keze. De
hitből élő férfiakra és nőkre van
szükség ahhoz, hogy a Szentírás
csodái újra megtörténjenek. Néhány
napja jelent meg a Pápa apostoli
buzdítása Evangélii gáudium címmel,
amely a legutóbbi, éppen az új
evangelizációról szóló püspöki
szinódus rendes ülésének



eredményeiből indul ki. Arra
buzdítalak benneteket, hogy
olvassátok el, hiszen minden
bizonnyal sok új fényt meríthetünk
belőle ehhez a nagy feladathoz.

Nem akarok elsiklani a guadalupei
Szűz Mária közelgő, december 12-i
ünnepe felett. 1931−ben – a Mű
történetének nagyon nehéz
időszakában – ugyanezen a napon
hallotta Szent Josemaría a lelke
mélyén, amint Isten a Szentírás
szavaival így szól hozzá: inter
médium móntium pertransíbunt
aquæ;[12] a kegyelem vizei folynak a
hegyek között, legyőzve bármilyen
akadályt, mindent, ami szemben áll
Isten uralmával az ember személyes
fejlődésében, illetve az Egyház és az
emberiség életében. Mert ez az a
győzelem, amely legyőzi a világot: a
mi hitünk.[13] Így hozzájárulunk
ahhoz, hogy megvalósuljon az
Atyánk vágya, amelyet az Opus Dei
alapításának első pillanatától fogva



hallottunk és olvastunk tőle: regnáre
Christum vólumus!, azt akarjuk,
hogy Krisztus uralkodjon.

Ma kezdődik advent, az Úr születését
előkészítő időszak. Nagy
segítségünkre lehetnek ezek a napok
– amikor újra rácsodálkozunk az
Atya jóságára és irgalmára, aki
elküldi a Fiát a világba –, hogy
megújítsuk arra irányuló vágyunkat,
hogy mindig nyitottak maradjunk
Isten fényei és szavai előtt, főként a
Szentírás olvasásában és a róla való
elmélkedésben.

A decemberi ünnepek Szűz Mária
Szeplőtelen Fogantatásával
kezdődnek: Szűz Mária, a hit
mesternője, a reményünk, csodálatos
példájával megmutatja, hogyan lehet
Istent és Istenért a felebarátainkat
úgy szeretni, hogy közben a szívünk,
az értelmünk és az érzékeink teljesen
az Úrra figyelnek. Igyekezzünk a
lehető legjobban felkészülni erre a



küszöbön álló ünnepre azáltal, hogy
gyermeki szeretettel fordulunk égi
Édesanyánkhoz.

Így imádkozva engedjünk nagyobb
teret az Egyházért és a Pápáért, a
munkatársaiért, a szándékaimért,
minden ember lelki és anyagi
szükségleteiért mondott imádságnak.
Soha ne hagyjanak közömbösen – és
Istennek hála, biztos vagyok benne,
hogy nem is történik így – azok az
anyagi és lelki nehézségek, olykor
valódi tragédiák, amelyek az egész
világon oly sok embert érintenek.

Decemberben a Mű történetének
több évfordulóját is ünnepeljük,
köztük a Szűz Máriáról elnevezett
Római Kollégium létrejöttét 1953-
ban. Adjunk hálát Istennek a Mű
történetének valamennyi
évfordulójáért.

Minden szeretetemmel megáldalak
benneteket.



Atyátok

+ Javier

Róma, 2013. december 1.

[1] Lk 17,5

[2] Róm 10,17

[3] Jn 1,9

[4] FERENC PÁPA: Lumen fidei
kezdetű enciklika, 2013. június 29., 4

[5] Ugyanott, 17

[6] SZENT JOSEMARÍA: Út, 267

[7] FERENC PÁPA: Lumen fidei
kezdetű enciklika, 2013. június 29.,
46

[8] SZENT JOSEMARÍA: Feljegyzések
egy családi összejövetelről, 1974.
február 17.



[9] FERENC PÁPA: Lumen fidei
kezdetű enciklika, 2013. június 29.,
18

[10] SZENT JOSEMARÍA: Feljegyzések
egy elmélkedésről, 1937. július 26.

[11] Iz 59,1

[12] Zsolt 103(104),10 (Vg)

[13] 1Jn 5,4

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/

hu-hu/article/a-prelatus-2013-
decemberi-levele/ (2026.01.12.)

https://opusdei.org/hu-hu/article/a-prelatus-2013-decemberi-levele/
https://opusdei.org/hu-hu/article/a-prelatus-2013-decemberi-levele/
https://opusdei.org/hu-hu/article/a-prelatus-2013-decemberi-levele/

	A Prelátus 2013. decemberi levele

