
opusdei.org

A Prelátus 2011.
februári levele

"Az Istenhez való közelség
szükségszerűen elvezet a
többiekhez való közelséghez,
legyenek azok a szomszédaink,
vagy akár tőlünk messzeállók".
Ez egyike azoknak a
gondolatoknak, amelyeket az
Opus Dei prelátusa írt a február
havi levelében.

2011.02.14.

Kedves gyermekeim! Jézus
oltalmazza leányaimat és fiaimat!



Mint az Egyház megannyi sok
gyermeke és oly sokan az egész
világból, mi is nagy örömmel
fogadtuk a hírt, hogy Isten szolgáját,
II. János Pál pápát nemsokára, május
1-jén, a Szentatya boldoggá avatja.
Idén erre a napra, – melyen a liturgia
Szent Józsefről, a munkásról
emlékezik meg –, fog esni húsvét
második vasárnapja, az Isteni
Irgalmasság vasárnapja is. Az Isteni
Irgalmasságé, melynek a
feledhetetlen pápa is olyannyira
ájtatos híve volt.

Az jutott eszembe, hogy a legjobb
módja, hogy hálát adjunk a
Szentháromságnak ezért az
Egyháznak és az emberiségnek adott
új adományért az lehet, ha az élet
hétköznapi körülményei között új
lendülettel, örömmel telve
újrakezdjük a megszentelődés útját,
ahogy azt Szent Josemaríától
tanultuk és melyet II. János Pál pápa
az új évezrednek szentelt apostoli



levelében kivétel nélkül, minden
keresztény legfőbb kihívásának
nevezett. „Nem szabad félreérteni a
tökéletességnek ezt az eszményét –
figyelmeztetett –, mintha olyan
rendkívüli életet feltételezne, melyre
csak a szentség néhány „zsenije”
képes. A szentség útjai sokfélék és
mindenkinek a saját hivatásához
igazodnak (…). Ideje, hogy újra,
meggyőződéssel, mindenki elé célul
tűzzük a hétköznapi keresztény
életnek ezt a „magas fokát”: az
egyházi közösség és a keresztény
családok egész életének ebbe az
irányba kell haladnia.”[1] És
ugyanazt fejezte ki, amikor az
Atyánkat a szentté avatási bullában
„a mindennapi élet szentjének”
nevezte.[2]

Ez a sürgős szükség visszhangzik az
évközi időszak következő
vasárnapjainak liturgiájában is,
amikor Szent Máté evangéliumának
ötödik fejezetét olvassuk. Két nappal



ezelőtt az Egyház a nyolc
boldogságról szóló evangéliumi
szakaszt hirdette, mellyel a Hegyi
beszéd kezdődik; és a következő
vasárnapokon ennek az
életszentségre való felhívásnak a
következményeit fogjuk hallani,
melyet Isten azért intéz hozzánk,
hogy mindenkinek megmutassa,
hogyan vezet el tanítása annak a
törvénynek a teljességére, melyet a
Sínai-hegyen adott át Mózesnek. A
fejezet végén így összegzi tanításait: 
legyetek hát tökéletesek, amint
mennyei Atyátok tökéletes.[3]

Jézus Krisztus nélkül nem tudnánk
erre a célra törekedni: sine me nihil
potestis facere[4]− hisz nélkülem
semmit sem tehettek −, pontosít Szent
János evangéliumában. Mindenkinek
szabadon kell együttműködnie,
megnyílnia a Szentlélek kegyelme
előtt, mely elsősorban a szentségek
által jut el hozzánk, olyan
érzékelhető jeleken keresztül,



melyeket Isten jósága és bölcsessége
hoz létre, hogy teremtményeit
magához közelítse. Isten nem egy
távoli Isten, nem túl távolságtartó
vagy túl nagy ahhoz, hogy a mi
apró-cseprő ügyeinkkel
foglalkozzon, mondja XVI. Benedek;
és így folytatja: épp azért, mivel
nagy, érdeklődhet a kis dolgok
iránt is. És mivel nagy, az ember
lelke, annak az embernek a lelke,
akit Isten az örök szeretetre
teremtett, nem valami kis dolog,
hanem nagy és méltó szeretetére.
[5]Aztán az isteni szentségtől való
félelemre utalva, mely az
Ószövetségben olvasható, a pápa
hozzáteszi, hogy mióta a Messiás
eljött a földre, Isten szentsége többé
már nem csak egy lángoló hatalom,
melytől félelemmel telve kell
visszariadnunk, hanem egy
szeretetből fakadó hatalom, és
ezért megtisztító hatalom, mely
mindent meggyógyít.[6]



Gyertyaszentelő Boldogasszony
ünnepe, melyet holnap, február 2-án,
Jézus templomban való
bemutatásával együtt ünneplünk,
pontosan arról beszél, milyen fontos,
hogy megtisztuljunk a bűneinktől,
hisz ez az első és nélkülözhetetlen
lépés ahhoz, hogy az életszentség
ösvényén járjunk. Ez az evangéliumi
jelenet jelenik meg az örvendetes
rózsafüzér negyedik titkában, melyet
Szent Josemaría úgy tanított nekünk
szemlélni, hogy arra biztatott,
lépjünk be Mária életének ebbe a
jelenetébe. Emlékezzünk csak:
miután Szent Lukács elbeszélését
említette, Atyánk ezt írta: barátom,
most te vagy az, aki a gerlicék
kalitkáját viszi. − Fölfogod? Ő − a
Szeplőtelen! − aláveti magát a
törvénynek, mintha tisztátalan
lenne.

Példát veszel erről, oktalan
gyermek, és megtanulod végre
megtartani, vállalva minden



személyes áldozatot, Isten Szent
Törvényét?

Megtisztulni! Neked és nekem
valóban szükségünk van
megtisztulásra! − Vezeklésre, de
még a vezeklés előtt, a Szeretetre. −
Olyan szeretet ez, amely gyógyír,
amely kiégeti lelkünk szennyét, és
tűz, amely isteni lángra gyújtja
szívünkben a nyomorúságot.[7]
Több mint húsz évszázad telt el Isten
Fiának megváltó megtestesülése óta,
és sajnos a bűn továbbra is jelen van
a világban. Bár Krisztus
kereszthalála és dicsőséges
feltámadása által legyőzte a bűnt,
ezeknek a végtelen érdemeknek az
alkalmazása a mi
együttműködésünktől is függ: Isten
képére és hasonlatosságára lettünk
teremtve, mindenkinek
erőfeszítéseket kell tennie, hogy a
Megváltó érdemeit a sajátjaivá tegye,
együttműködve Vele a megváltásban.
Főképp azoktól várja ezt a



szolgálatot, akik, mint mi is, Szent
Egyházában, közelről szeretnénk Őt
követni, ezzel az egész emberiség
megmentését segítve elő. Hajlandó
vagy mindazt eltávolítani, ami
Istentől eltávolít? Törekszel arra,
hogy minden nap bensőségesebb
viszonyban légy az Úrral?

A bűn megtapasztalása ellenére
nem szabad küldetésünkben
kételkednünk. Az bizonyos, hogy
bűneink megnehezítik Krisztus
felismerését. Ezért küzdenünk kell
saját nyomorúságunk ellen,
megtisztulást keresve. Ezt
azonban abban a tudatban kell
tennünk, hogy Isten e földön nem
ígért végérvényes győzelmet a
gonosz fölött, hanem harcot kíván
tőlünk. Sufficit tibi gratia mea (2
Kor 12, 9), elég neked az én
kegyelmem, volt az Úr válasza
Pálnak, mikor ő arra kérte, hogy
szabadítsa meg a megalázó
tövistől.



Isten hatalma megnyilatkozik
gyengeségünkben, és harcra buzdít
bennünket hibáink ellen, bár
tudjuk azt, hogy ezen a földön nem
fogunk teljes győzelmet elérni. A
keresztény élet állandó kezdés és
újrakezdés, mindennapos
megújulás. [8] Sikeresen fogunk
harcolni a bűn és következményei
ellen személyes életünkben, ha
valódi bűnbánattal, megfelelő
gyakorisággal járulunk a bűnbánat
szentségéhez, és közben tudatában
vagyunk annak, hogy az isteni
irgalom eme szentségét Urunk
alapította nem csak azért, hogy a
halálos bűnöket megbocsássa, hanem
azért is, hogy lelkünket megerősítse a
megszentelődésünk útjában álló
ellenségekkel vívott harc óráján. Ily
módon Krisztus már nem
nyomorúságunk ellenére, hanem
bizonyos értelemben
nyomorúságunkon, hús-vér, sárból
alkotott emberi életünkön
keresztül nyilvánul meg: azért



való küzdelmünkben nyilatkozik
meg, hogy jobbá legyünk, és hogy
megvalósítsuk a tisztaságra
törekvő szeretetét, hogy úrrá
legyünk önzésünk felett, és mások
iránti teljes odaadással: életünk
állandó szolgálat legyen.[9]

Évekkel ezelőtt, pápaságának
kezdetén, XVI. Benedek
figyelmeztetett egy manapság
gyakori kísértésre. Attól a téves
gondolattól óvott meg minket,hogy a
szabadság, hogy nemet
mondhatunk (Istennek), hogy a bűn
sötétségébe leszállunk, hogy
mindent egymagunkban akarunk
csinálni, a valódi emberi lét
velejárója; hogy csak ily módon
élvezhetjük emberi mivoltunk
teljes mélységét és magasságát,
hogy csak így lehetünk valóban
önmagunk. Azt gondolhatják az
emberek, hogy ki kell próbálniuk
ezt a fajta szabadságot, még Isten
ellen is, hogy valóban az igazi



önmaguk tudjanak lenni.
Egyszóval – mondta a pápa -, azt
gondoljuk, hogy a rossz
tulajdonképpen jó, és hogy
szükségünk van rá – legalább egy
kicsit – ahhoz, hogy a létezés
teljességét megtapasztalhassuk.
[10]

Ennek az érvelésnek a tévedése –
mely néha azoknak a
gondolatmenetét is megfertőzheti,
akik Isten akaratát szeretnék
teljesíteni – nyilvánvalóvá válik, ha
csak ránézünk a minket körülvevő
világra. Ezért mondta a Szentatya: 
láthatjuk, hogy ez nem így van,
vagyis hogy a rossz mindig mérgez,
nem emeli fel az embert, hanem
lealacsonyítja és megalázza; nem
teszi nagyobbá, tisztábbá,
gazdagabbá, hanem károsítja és
kisebbíti.[11]Ebben az
összefüggésben különleges
jelentősége van a Lourdes-i
Szűzanyára való február 11-i



liturgikus megemlékezésnek. Szűz
Mária a Pireneusok ama szegletében,
miután több alkalommal is megjelent
egy kislánynak, és arra kérte, hogy
imádkozzon a bűnösökért, és
másokat is erre buzdítson,
kinyilvánította kilétét: Én vagyok a
Szeplőtelen Fogantatás; vagyisaz a
teremtmény, aki különös isteni
kedvezményként, hogy méltó legyen
az Istenanyaságra, fogantatásának
első pillanatától kezdve mentessé
vált az eredeti bűntől és minden más
személyes bűnfolttól. Kérjük oly nagy
Közbenjárónkat, hogy irgalommal
tekintsen ránk, s hogy hintse bőven a
megváltást olyannyira igénylő földre
a kegyelmeket, melyeket Fia érdemei
által szerzett nekünk. Az igyekezet,
hogy mindig Isten kegyelmének
állapotában éljen, nem távolítja el a
keresztény embert testvéreitől,
embertársaitól. Épp ellenkezőleg,
érzékenyebbé teszi őket mások lelki
és anyagi szükségletei iránt, jó szívet
adományoz nekik, mely képes az



együttérzésre, és arra, hogy önmagát
másokért – bárkiért – odaadja. Isten
közelsége szükségszerűen maga után
vonzza mások közelségét, legyenek
bár szomszédok vagy távoli
személyek.Mindezt Máriában is
megfigyelhetjük. Mivel teljesen
Istenben él, ez az oka annak, hogy
annyira közel van az emberekhez
is. Épp ezért lehet minden vigasz és
segítség Édesanyja, olyan Anya,
akihez mindenki, bármilyen
szükségben bátran fordulhat:
gyengeségében, bűnében, mert Ő
mindent megért, és mindenki
számára a teremtő jóság nyitott
ereje.[12]

Ezek a megállapítások segítségünkre
lehetnek abban, hogy többször és
jobban kihasználjuk mindazokat a
kegyelmeket, amelyeket –
reményeink szerint – a Szűzanya
most is áraszt ránk, amikor a Mária-
évnek vége van. Február 14-én zárul
le, s ehhez a naphoz az Úrnak két, a



Mű történetébe való közbelépése is
kötődik: az első, amikor
kinyilatkoztatta Szent Josemaríának,
hogy nők is legyenek az Opus Dei
tagjai; a második alkalommal pedig
azt mutatta meg, hogy a Mű első
papjait hogyan kell inkardinálni.
Készüljük fel arra, hogy hálaadásunk
Isten irgalmáért a bűnbánat
szentségének gyümölcsöző vétele
által jól megtisztult, alázatos és
töredelmes[13]szívből fakadjon.
Fogadjuk el Szent Josemaría tanácsát:
kérd Jézust, hogy adja meg neked
az Ő szeretetét: az legyen a tisztító
tűz, amely szegény testedet –
szegény szívedet felemészti, a
nyomorúságtól megtisztítja…Ha
azután megszabadultál az „Én”-
től, akkor egyedül Ő fogja szívedet
betölteni. Kérj Tőle erőt, hogy
radikálisan elfordulhass attól a
szellemtől, amely csak a földi
dolgokra irányul. A szeretet – és
csak a szeretet – hordozza
életedet![14]Több évforduló is esik



erre a hónapra. Ezek ünneplése
során emeljük lelkünket az Úrhoz: ut
in gratiarum semper actione
maneamus!, állandó hálaadás
közepette. Gondolj arra, – lányom és
fiam –, hogy a Mű a tiéd,
mindegyikőtöké. Közeleg Szent József
ünnepe, aki annyira fontos és
alapvető szerepet tölt be az Egyház és
az Opus Dei életében. Egy régi s új
ájtatosságot éljük át figyelmesen a
hét vasárnapot, melyet a keresztény
jámborság kitűz az ünnep
előkészítésére. Emlékszem, hogy
atyánk mindig, amikor év elején
kitöltötte zsebnaptárát, azt kérte
tőlem, hogy írjam be neki a szent
pátriárka fájdalmait és örömeit, hogy
ezeken a vasárnapokon azokon
elmélkedhessen. Ily módon jobban
felkészült annak az ünnepére, akit
végtelen szeretettel és hálával úgy
nevezett:Atyám és Uram, akit
annyira szeretek.



Elszöktem Brüsszelbe, veletek. Ott
láthattam, fogva az Atyánk kezét,
hogy a Mű hogyan növekszik –
egységben és biztosan – és arra
gondoltam, hogy nem is lehet ez
másképp. Így kell lennie, ha
mindannyian napról-napra
megfeleltek hivatásotoknak, és mert
nagyon sok helyről hívnak
bennünket, és fontos, hogy senki se
mondhassa, hogy eme szükség láttán
megvonjuk a vállunkat. Forduljunk
don Álvarohoz, hiszen február 19-én
szokta ünnepelni a névnapját, és aki
minden nap hatékony apostoli
munkát folytatott; élete során
minden lélek iránt érdeklődött, és ez
a buzgóság nyilvánult meg
mindenkivel szemben, akivel csak
beszélt. 

Tegnap audiencián fogadott a
Szentatya; veletek együtt mentem, és
kifejeztem neki, amint az Atyánk
tanította, hogyomnes cum Petro ad
Iesum per Mariamszeretnénk élni.



Azt felelte, hogy szívből köszöni ezt a
segítséget és áldását adta
mindnyájatokra. Most, hogy már
számol veled, velem, miközben
odaadjuk életünket, támogassuk őt
Tanítóhivatalában, egyesüljünk
személyével és szándékaival.
Szeressük nagyon a pápát! Mielőtt
befejezném e sorokat, újból arra
kérlek benneteket, hogy ne
feledkezzetek el szándékaimról, s
különösképp ajánljátok őket a
Szeplőtelen Szűznek, a Mater
Pulchrae Dilectionisnak, a Szépséges
Szeretet Anyjának.

Minden szeretetemmel megáldalak
benneteket

Atyátok,

+Javier

Róma, 2011. február 1. [1]II. JÁNOS
PÁL PÁPA: Novo millennio ineunte c.
apostoli levele, 2001. 01. 06. 31.



[2]II. JÁNOS PÁL PÁPA: Litterae
decretales Josemaría Escrivá szentté
avatására 2002.10.06. [3]Mt 5,
48. [4]Jn 15,5. [5]XVI. BENEDEK
2006.04.13-án, Nagycsütörtökön
mondott szentbeszéde [6] Ugyanott
[7]SZENT JOSEMARÍA: Rózsafüzér. IV.
örvendetes titok [8]SZENT
JOSEMARÍA: Krisztus előttünk jár.
114. [9]Ugyanott. [10]XVI. BENEDEK
2005.XII.08-án mondott
szentbeszéde.

[11]Ugyanott. [12]Ugyanott. [13]Zsolt
51,19. [14]SZENT JOSEMARÍA: 
Barázda. 814.

pdf | document generated
automatically from https://opusdei.org/
hu-hu/article/a-prelatus-2011-februari-

levele/ (2026.01.11.)

https://opusdei.org/hu-hu/article/a-prelatus-2011-februari-levele/
https://opusdei.org/hu-hu/article/a-prelatus-2011-februari-levele/
https://opusdei.org/hu-hu/article/a-prelatus-2011-februari-levele/

	A Prelátus 2011. februári levele

